#### 〈研究ノート〉

# 日・中両民族の雷神思想の源流(その一)

はじめに

神話は人類文化遺産中の最古のものであるが、学問として研神話は人類文化遺産中の最古のものであるが、学問として研究されるのは近代以来のことである。にもかかわらず、神話学院されるのは近代以来のことである。にもかかわらず、神話学院とれるのは近代以来のことである。にもかかわらず、神話学院されるのは近代以来のことである。にもかかわらず、神話学院されるのは近代以来のことである。にもかかわらず、神話学院されるのは近代以来のことである。にもかかわらず、神話学院されるのは近代以来のことである。にもかかわらず、神話学院は進化論派、伝播派、効能派、歴史派、心理分析派、形式主意、分類学派とは、大方の教宗を与おうとするものである。

## 、因果観の雷神信仰起源

物語を述べている。『日本永代蔵』巻四の「茶の十徳も一度に」は次のような因果

問屋となった。 しらえて葉茶店を手広く始め、その後は大勢の手代を抱えて大比寿の朝茶」を売り出した。日毎に儲かり、ほどなく元手をこ人物がいた。この人は人より早く朝市の立った町に出て、「恵越前の国敦賀の港の町はずれに、小橋利助と言われる利口な

李

均

洋

て行くと、頃は春ののどかな日だったにもかかわらず、忽ち黒をつかわし、どうせ捨てられる茶の煮穀を買い集め、それを京をつかわし、どうせ捨てられる茶の煮穀を買い集め、それを京をつかわし、どうせ捨てられる茶の煮穀を買い集め、それを京をつかわし、どうせ捨てられる茶の煮穀を買い集め、それを京をつかわし、どうせ捨てられる茶の煮穀を買い集め、それを京をつかわし、どうせ捨てられる茶の煮穀を買い集め、それを京をつかわし、どうせ捨てられる茶の煮穀を買い集め、それを京をつかわし、どうせ捨てられる茶の煮穀を買い集め、それを京をつかわし、どうせ捨てられる茶の煮穀を買い集め、それを京がみついて死んだ。その死骸を乗物に押し込み、火葬場に送って行くと、頃は春ののどかな日だったにもかかわらず、忽ち黒がみついて死んだ。その死骸を乗物に押し込み、火葬場に送って行くと、頃は春ののどかな日だったにもかかわらず、忽ち黒がみついて死んだ。その死骸を乗物に押し込み、火葬場に送った。

勝な仏心を起こしたのだった。 まのあたりにこの火宅の苦しみを見て、人々は逃げ帰り、皆殊 雲がまきおこり、車軸を流すような豪雨が平地に川を流し、 にする前に奪って行ったのか、 は枯木の枝を吹き折り、雷火がひらめき落ちて利助の死骸を煙 からの乗物のみが残っていた。 風

あげてみよう。 これとよく似ている中国の因果物語がたくさんある。一例を

だ」が最もよく似ている。 与え、必ず大器巨秤で償還を命令したので、雷に打たれて死ん 『鉄囲山叢談』巻四中の「謝秀才はいつも小量軽権で人に貸し

える。 世明言』、『警世通言』と『醒世恒言』)及び同時代の凌蒙初 う」とある。 ものではないが、まず次の奇談を取り出して『まくら』と致そ ら因果応報の話は一つや二つではない。これを全部話し切れる と『二刻拍案驚奇』)にもこの因果応報の倫理思想は随所に見 (一五八〇~一六四四) しもあなたの物でなければ、たとえ無理にだまして手に入れて 「人の世の財貨には、それぞれみな定めというものがある。 明末馮夢龍(一五七四~一六四六)が編纂した「三言」(『喩 結局は間違いなく元の人に返さなければならない故、 このうちの『初刻拍案驚奇』第三五話中の言葉によると、 が編纂した「二拍」(『初刻拍案驚奇』 昔か

中近世文学においては善悪因果応報の倫理観は が善悪を司ることを媒介として展開しているのである。 雷

> にある。 悪の秤」、 果応報説話) こういう雷神思想は仏教説話(例えば、 日本の八二二年ごろ成立した『日本霊異記』中の因 と係わりがあるかもしれないが、その源流は神話 中国の地獄説話

三〜前二七七)の『楚辞・遠遊』を読まなければならない。 中国の雷神と言えば、まずは必ず楚国の大詩人屈原 (前三四

召言豐 風 伯 隆,使,先 導, 兮 要な部分を抜き書きしてみる。

為公余 先 駆 兮 豊隆の神を召して先導させ 風伯の神がわがために先駆すれ

ば

左,雨 師」使』。 「使」。 「径」 待<sub>2</sub> 兮

右北雷 公以 為スカー衛ト

雷の神は右に控えさせて護衛と 雨の神には左から径をとらせ

する

とある。 「豊隆」について、 後漢・王逸の注には、 「豊隆は雲師なり」

ある。 しかし、 北魏の酈道元の『水経注・河水』には違った記載が

豊隆之葬。」と。「豊隆」とは、 雷公なり。

『穆天子伝』にいわく、「天子昇,於崑崙,、

観,黄帝之宫、

而封:

「風伯」即ち風神であり、「飛廉」とも言われる。

呼ばれる。

「雨師」

即ち雨神であり、「蓱翳」・「屛翳」・「玄冥」などとも

『山海経・大荒北経』には次のように記されている。

蚩尤請,風伯雨師、縱,大風雨。 蚩尤作、兵伐,黄帝。黄帝乃令,応龍攻,之冀野。応龍畜、水、

におこなっている。

各操:,一亀。青蛇、右耳有:,赤蛇。一曰、在:,十日北、為,人黒身人面、雨師(妾)在:,其北。其為,人黒、両手各操:,一蛇、左耳有::

である。次に要点を挙げてみる。
雷公については、『山海経』などの古文献の記載が一番詳細国の古典に「陰」の代名詞であるが、赤は「陽」に属する。この描写で注目すべきは「青蛇」と「赤蛇」である。青は中

『海内東経』の記事より

震沢即ち現在の太湖、と解している) 志『山海経地理今釈』卷六曰、「雷沢即ち震沢。『漢志』は具沢 を会稽郡呉西に位置せしめている。揚州藪は古文に震沢と為さ を会稽郡呉西に位置せしめている。揚州藪は古文に震沢と為さ を会稽郡呉西に位置せしめている。揚州藪は古文に震沢と為さ で、「雷沢中有」電神、龍身而人頭、鼓」其腹。在」呉西」(清・呉承

『大荒東経』の記事より

以威、天下。
『郭璞の注には、「雷獣即ち雷神なり」という)、声聞、五百里、其名曰、夔。黄帝得、之、以、其皮、為、鼓、蕨以、雷獣之骨、(東其名曰、夔。黄帝得、之、以、其皮、為、鼓、蕨以、雷獣之骨、(東東海中有、流波山。入、海七千里。其上有、獣。状如、牛、蒼身東海中有、流波山。入、海七千里。其上有、獣。状如、牛、蒼身

の文を引用してみよう。という夔は、雷神と何の関係があるのか。『淮南子・覧冥訓』この「状は牛の如く」、「水に出入すれば則ち必ず風雨あり」

正、淫水涸、冀州平、鮫虫死、顓民生。
殺"黒龍、以済"冀州、積"芦灰、以止"淫水。蒼天補、四極於,是女媧錬"五色石、以補"蒼天、断"鼈足、以立"四極、炎而不」滅、水浩洋而不」息、猛獣食"顓民、鷙鳥攫"老弱。

雷である。また、豊かとも書いたが、 字)は 🕵 と書かれている。真ん中の 🛭 は雲紋、 雷神の神格を持っていて、みな雷神だと言えるであろう。 せて雷になったのを表す。 る である。また脚とも書かれている。内は雨であり、 は『大荒東経』に記載された「其の皮をもって鼓を為り」の鼓 (周の太史籀の作った書体とされている。大篆とも言われてい 龍身の雷神、 文字から言えば、雷の古文(秦代以前につかわれた書体の文 殺された黒龍とは、即ち状は牛の如き夔である。 の雷は昏にと書かれ、 牛の如き蒼身の夔、 即ち雲・ 殺された黒龍三者は、 雨・稲妻・雷声など合わ 2に稲妻である。 四偶の 00 籀文 即 みな Ф

雷、陰陽薄動生、物者也、従、雨、雷象、回転形。さらに、後漢の許慎は『説文解字』に雷を次のように述べた。

即謂ュ靁也、迫動、下文所謂回転也、回π生万物ュ者也、二月陽これについて、清人段玉裁は、「薄、音博、迫也、陰陽迫動、

盛 雷発」声、 故以、畾象、其回転之形、非、三田、也。」と注し

る。 子・天文訓』が言う「陰陽相薄、 耳有:清蛇、 なるほど、 右耳有:'赤蛇'」の「青蛇」と「赤蛇」 前掲の『海外東経』が描写した「雨師 感而為、雷」の陰陽なのであ (中略) は、『淮 左 南

空を飛ぶようになったのか。 雨師・電母などは、みな雷神から派生したものである。 即ち雷神である。後世に言われるいわゆる三十六雷部・風伯 隆」・「風伯」・「雨師」・「雷公」は、もともと一つの神であり、 では、 ここで屈原の もともと「雷沢」水域に居た「黒龍」は、何時から天 『遠遊』に戻ろう。屈原に描写された「豊

### 雷神思想の源流

唱和である。まず女巫が登場する。 歌」の一つである『雲中君』は雷神を祭る際の女巫と雷神との 神詞で、その基本形式は女巫と男神との情歌唱和である。「九 本来の『九歌』は絶世の美女である女巫が男神に諂うための祭 ある。侗族出身の伝承説話学者林河氏の現地調査研究によると、 歌』は楚国地方の民間祭神の巫歌を材料として創作したもので 「九歌」とは、本来は中国南方の古代歌謡をいい、 まずは人々に愛読される屈原の『九歌・雲中君』から始まる。 屈原の『九

> 浴』蘭 湯一分 木ヶ芳 **蘭湯に浴し香ぐわしき水に髪あら**

い

采 衣 兮 若、英 色もあやなる衣は花びらのごとく

華

(巫の装束)

霊 連 蜷 兮 既 留 雲神はうねりつつ来て留まり

昭 昭 未、央 きららかに輝きてやまず

彼は絶世の美女の女巫の色香にあまり感動せず、威風堂々と歌 次に雲中君が稲妻と雷鳴を伴って、雲に乗って登場するが、

蹇 将、儋、号 寿 宮 ああわが祭りの庭に安んじて 50

与品日 月一分

斉、光

日月と共に輝きたもう

駕 兮 帝 服

龍

遊

周 章 龍の車にのり天帝の衣着て しばしあまかけりめぐりたもう

とを途中でやめ、 れる、と自信満々だったが、思いがけずに雲中君は降臨するこ 雲中君が登場したとき、 稲妻の光りに従って雲の中に戻ってしまう。 女巫は自分の容色で彼を感動させら

霊 皇兮既

女巫はしかたがなく、世人に歌って説明する。

降 神は煌々として降れりが

拳...兮 雲 中 またたちまち雲中とおく飛び去れ

猋

遠

するだけである。 雲中君は傲慢そのもので、 自分の龍車と帝服を自慢し、

覧:冀 州一分 有公余 冀州の外まで見渡して

横"四 海1兮 焉 窮 四海のはてまで飛翔するか

う。 この無情な男に対して、女巫は愛情を持って憂鬱な思いを歌

思,夫君,兮太息 か

極

尝

心

- 兮

爞

愠

心をなやまし胸をいためり

<sup>艮</sup> かの君を思うて嘆きの息を吐き

下帝東皇太一の左下側に居り、天帝に次ぐ高い神格が示されて天帝東皇太一の左下側に居り、天帝に次ぐ高い神格が示されて二世紀)もこの点を明らかにしている。その帛画では、雷神は明示する。長沙馬王堆西漢墓から出土された「符禁」帛画(前明高等を下版」の句は雷神の龍との関係と雷神の神格の高さをいる。

名曰:「軒轅」(後略)」と書かれている。列べている。「五帝本紀」には「黄帝者、少典之子、姓公孫、黄帝を有史以来の初代皇帝とし、以下、顓頊・帝嚳・尭・舜と正史を見ると、中国の最古の通史である司馬遷の『史記』は、

黄帝の名号の由来について、『太平御覧』巻七九は『帝王本

紀』を引いて曰く、

轅之丘、故因以為、名、又以為、号。 黄帝、有熊氏少典之子、姫姓也(中略)受"国於有熊、居"軒

黄帝名軒(中略)母地祇之女附宝。また、『太平御覧』巻七九は『河図握巨』をも引いていう。

書』は『河図稽命徴』を輯していう。 黄帝の母附宝が黄帝を生んだことについて、『玉函山房輯逸

附宝見。大電光繞。北斗権星、照。耀郊野、感而二十五月、

而生"黄帝軒轅於青丘。

かる。
これらの記載によって黄帝の神格が雷電と関係があるのが、

べてある。 「軒轅之丘」については、『山海経・西山経』に次のように述

玉山(西王母の居る山)…又西四百八十里、曰"軒轅之丘

〈郭璞注「黄帝居"此丘、娶"西陵氏女。因号"軒轅丘, 」)…

が、『海外西経』にはこれと異なる記載がある。

国北。其丘方、四蛇相繞。 丘,(言,敬,畏黄帝威霊,故不。敢向」西而射,也)。在,軒轅丘,(言,敬,畏黄帝威霊,故不。敢向」西而射,也,畏,軒轅之下荒経曰、眠山之南」)其不寿者八百歲。在,女子国北。人 叶轅之国、在,此窮山之際,(郭璞注「其国在,山南辺,也。

較研究―』、上海文芸出版社、一九八九年、五六八頁)。(軒轅丘)は一つの禁地であるが、人々が『敢て西射』しない(軒轅丘)は一つの禁地であるが、人々が『敢て西射』しない中国の神話学者瀟兵氏は比較神話学の角度から、「この丘中国の神話学者瀟兵氏は比較神話学の角度から、「この丘

と関わりがあると思う。次の記載を見てみよう。ち黄帝は『海内東経』に記載される「龍身而人頭」という雷神ち黄帝はこの蛇が黄帝神話の元型であると考えている。すなわ

主""雷雨"之神(『離騒』北宋洪興祖補引『春秋合誠

₹/。 | 下)。 |

黄帝以,雷精,起(『河図帝紀通』)。

列星図』)。 軒轅十七星在',七星北'、如"龍之体'、主"雷雨,之神(『大象

軒轅、黄龍体(『史記・天官書』)。

卷六引『天文録』)。背·矞、分為"抱·珥、此十四変皆軒轅主」之(『太平御覧』霧、凝為z霜、散為z露、聚為z雲、気立為"虹·蜺、離為"陰陽交感、震為z雷、激為z電、和為z雨、怒為z風、乱為z陰陽交感、震為

あるが、天における星座は「黄龍体」である。とれらの記載によると、軒轅は風・雨・雷・電を司る雷神で

少なくとも六千年以上の歴史をもつ。の湖北省黄海県から、六千年前の全長四・五メートルにも達すの湖北省黄海県から、六千年前の全長四・五メートルにも達す謎であるが、一九九四年四月三日の新華社電訊は、揚子江沿岸謎の 中国の龍信仰は何時から始まったのか。いまだにまだ一つの

八五〇〇~八千年前を境として、ブナ属が北緯四〇度以北の本陸の各地で広く報告されるようになった。日本列島でも、この(Kuster 1986)、北欧 (Hyvarinen 1976, 87) などユーラシア大地中海沿岸(Bottema and Woldring 1986)、中央ヨーロッパ地中海沿岸(Bottema and Woldring 1986)、中央ヨーロッパ地理学者安田喜憲氏は、「八五〇〇~八千年前に現在と類似地理学者安田喜憲氏は、「八五〇〇~八千年前に現在と類似地理学者安田喜憲氏は、「八五〇〇~八千年前に現在と類似

の盛衰』、朝倉書店、一九九〇年、三一四頁)。が確立した時代に相当していた」と指摘している(『気候と文明州にも拡大し、温帯の落葉広葉樹林の生育に適した海洋性気候

『百越民族史第五届学術討論会論文』、同名論文集を参照した)。という。、大四・七四%が籼稲(長粒米)である(辛士誠の報告、ので、同様の遺物を出土している。米は五・二七%が粳稲(短ので、同様の遺物を出土している。米は五・二七%が粳稲(短れ、可以、大四・七四%が籼稲(長粒米)である(辛士誠の報告、大湖周辺ので、同様の遺物を出土している。米は五・二七%が粳稲(短れ米)、大四・七四%が籼稲(長粒米)である(辛士誠の報告、大四・大田の植生環境の下限がわかる。七千年考古発現によると、中国の植生環境の下限がわかる。七千年

接な関わりがあると考えられる。中国の龍信仰は海洋性気候とその下での農作文明の発展と密

かの自然現象を表していると考えられる。 表すが、「春分而登」天、秋分而潜」淵」とされる動きは、何ら 既、龍は古代の人々の想像から出た神聖動物であり、「能幽能 に、龍は古代の人々の想像から出た神聖動物であり、「能幽能 で、龍は古代の人々の想像から出た神聖動物であり、「能幽能 に、龍は古代の人々の想像から出た神聖動物であり、「能幽能 であり、「能幽能

志』の記載を読んでみよう。 次に唐代の類書『芸文類聚』巻二に引かれている『華陽国

則万物入。 百八十日、雷出、則万物出。八月入」地、百八十日、雷入、百八十日、雷出、則万物出。八月入」地、百八十日、雷入、雷於、「天地、為、長子、以」其万物為、出入、也。雷二月出」地、雷於、「天地、為、長子、以」其万物為、出入、也。雷二月出」地、

しての雷そのものを示すものと考えられる。 玉裁が「回ュ生万物」者也」と注釈したように生万物を回す者と示す古文の文字「 闘 」字の真ん中の雲紋「回」は、清人段所出」地、八月入」地」と対応する。このように考えると、雷を龍の「春分而登」天、秋分而潜」淵」という動きは、雷の「二

ついて、つぎのように論述している。 大和岩雄氏は『エジプト・アイルランド・中国の渦巻文』に

のに、 四五 国の のは、 施文では、技術上に大きなちがいがある。青銅器のほうが る」と書いている。 よいであろう。『世界美術辞典』 文・雷文は同じ表現意図によっており、「気」の表現といって さによっているのであろう。 中国の場合はほとんど渦巻文(中国では 一一~前二二一)末期の『呂氏春秋』には、早春について、 是月也。 「雷文は空中の気ないしは生命力の象徴とする解釈があ ケレーニイが晩年の見解として述べている技術上の易し 周の青銅器では雷文になっている。 そのむずかしい青銅器では渦巻文が雷文になっている 天気下降。 気は天地に充満しているが、 地気上騰。 (中略) したがって、 (新潮社、一九八五年) 天地和同。 彩陶土器と青銅器の 「渦文」と書く) 草木繁動。 戦国 中国の渦巻 Þ (紀元前 盆 中 な

らはじまる。渦巻の中心が二方向に分かれた表現は、天気と地だから、生気は早春に発動し、その発動は天と地が動くことかとある。「気とは人を含めて生きとし生けるものの生命現象」

無形 気(もしくは水気)をあらわしており、それがふたつ巴の この点から言えば、大和氏の「気」についての補充説明は十分 り」という「気」は、 代文化』一九九五年春・八三号、 力・生成力・再生力の図像表現が渦巻文である(『東アジアの古 渦巻文なのだから、中国の渦巻文も、他の国と同じに、生命 たすものなり)といい、生命の充溢が気だと書く。 道訓』は、気を定義して、「気者生之充也」(気とは生を之れ充 と言えないのであるが、確かに氏の指摘したように、 つ範疇であり、宇宙万物における有形 (天) と陰 『淮南子・原道訓』 (心理活動や道徳修養など)の全ての事物を包括している。 (地・水) が述べた「気とは生を之れ充たすものな になったのである。 非常に幅広く、また奥深い古代哲学の 大和書房、一七六~一八一頁)。 (天地日月山水草木)と (中略) 『淮南子・ 気の表象が 「気」は 原

ある。
ように「陰陽迫動」から来たのである。「迫動」即ち「回」でように「陰陽迫動」から来たのである。「迫動」即ち「回」でこの「気」はどこから来たのか。清人段玉裁が注釈している

生命力・生成力・再生力の内容を含んでい

雲のすべてが、 神として崇拝するとき、 ていつも風・雨・雲とともに出現する。 いう観念的、 雷は実在する自然現象であり、 これは雷に対する宇宙論的な思考であるが、 想像的な神聖動物とともに発生したと考えられる。 神聖なものと思ったのである。 その音、 その形及び雷が生む風・雨 声も形 しかし、 (電光)もある。 この思考は龍 人間社会の男女 古代人が雷を

大洪水期であろう)。
う有様だったから、このとき殺された(これはおよそ神話中の出入すれば則ち必ず風雨あり」、「水は浩洋として息まず」とい出入すれば則ち必ず風雨あり」、「水は浩洋として息まず」とい

「乾」、地に居て「坤」の性格を持っている。と地に属する尊神に転身するようになった。即ち天に居てではなく、「黒龍」の悪神的性格から、「天地之長子」という天ではなく、農耕文明に入った後、雷神信仰はまた復活しただけ

曰"神農。'」と。『礼記・月令』疏引『春秋説』はいう、「下為"地皇"(中略)

遊華陽、感ゝ神而生;炎帝、長;於姜水。」おける炎帝神農氏である。即ち、「炎帝神農氏、姜姓。母女登;おける炎帝神農氏、姜生。母女登;おける炎帝神農氏。

いて、「稷者、百穀之神也」とある。それに対して、『太平御覧』巻五三二には『礼記外伝』を引

るが、『世本』には「姜原、是生,,後稷,」とある。後稷について、『山海経・海内経』に「帝俊生,,後稷,」とあ

論拠は三つある。いが、前掲の神農・後稷と黄帝は一つの神であると考えられる。中国古代では各部族ごとに信仰する農神があったかもしれな

りである)。 第一は、文字学から言うと、黄帝の「姫」姓と炎帝・後稷の第一は、文字学から言うと、黄帝の「姫」姓と炎帝の出生は方火徳之帝也」とある。「火徳之帝」、即ち黄帝と炎帝の出生はみな電光と関わりがある(「華陽」も「炎」も、みな電光の光時則訓』高誘注には、「赤帝、炎帝、少典之子、号為』神農、南時則訓』高誘注には、「赤帝、炎帝、少典之子、号為』神農、南等則訓』高誘注に、「華陽」も、大学がある。

·- --···・、 。 第三に、黄帝と炎帝はみな「沢」と「龍」に関わっている。

『西山経』はいう。

(前略) 西望;大沢、後稷所,潜也。

辰馬、農祥也(中略)後稷之所,,経緯また、『国語・周語下』はいう。

也

俗称がある。『太平御覧』巻八八一引『龍魚河図』はいう。こと)。この星座には「犁頭星」(犁即ち耕地する道具)という辰馬とは、房・心・尾の星座名である(文末の図1を参照の

天辰星主、気司、災、其精下為"先農之神。

巳奈夫氏に次の詳論がある。 具体的に、軒轅黄帝は「黄龍体」である。これに対して、林

(房・心・尾の並び方は)前二千年紀の晩期、

殷時代の龍

5 個という。 方と星座名の動物の形との対応がはっきりしなくなってき し数はそれでよいとして、星の配置が実際の軒轅 の数は一六個である。一個足りないが、天文図ではない あり、黄帝の神で黄龍の体をもつ」とある。 たものと思われる。 こういう方式もあった、と解してはいかがであろうか。 方の関係がそれと反対になっている、ということになる。 えがかれているのに対して、 方は天の星座と合い、龍の画像はそれとかかわりない形に した形とみる説もあるが、それでもこの星の配置と合わな 五)とどう見ても合わない。これを東方青龍の星座を裏返 図像は図一三(文末の図2を参照のこと)の房、 並び方と大体合致している。 画 画工が一個かき落とした、ということはできよう。 星 の天文の章に「軒轅の十七星は七星 この図一四は星を見ると軒轅の星座と合わないが、龍 の話』中公新書、二七・三一頁図2、3は同書より転載 「像の方を見ると頭から尾までの屈曲の仕方が軒轅の星 の並び方とあっている。その後年代が経ち、 図 一 四 (文末図3) で龍の周囲に配せられた星 (中略) 六朝の晋の歴史を書いた 図一四は龍の画像と星の並び 図一〇・一二では星の並び (星座名) 星の数が一七 星の並び の北に 心 **図** しか 尾

載を読むと、 (天帝) 替えれば、 の性格を象徴している。 この点がもっとはっきりする。 神農は地神であるが、 次の『淮南子 黄龍は黄帝という天神 時則訓

> 帝が中央の天帝であることを指している。「其佐后土」即 五星(木・火・土・金・水)の土星を指し、「其帝黄帝」は 其帝黄帝、 が残っているものの、 とは、「地祇、 る(『風俗通義』曰、「社者、 氏之覇九、有也、其子曰,后土、能平,九土、 子曰,句龍、為,后土,」とあるが、『国語・魯語上』には「共工 「黄帝の補佐は后土である」。これは注釈者の従来の説である。 (中略)亦名.,后土.」(『初学記』巻五引『物理論』)とされ、 『淮南子』には五行思想が貫かれており、いまも多数の不明点 この后土について、『左伝』(昭公二十九年)には この黄帝后土について、『淮南子・天文訓』に「中央土也。 この中の后土は、 一したかは、 黄帝后土の時代とは大洪水時代後の農耕文化時代である。 洪水之州、東至,於渴石。黄帝・后土之所,司者、 出 中央之極、 衆民之野、 其佐后土(中略) 提示出万物、者也」(『説文』)とされるものである。 自"崑崙"東絕""面恒山、日月之所"道、 不明である。 五穀之所、宜、 即ち「地者 前掲の記載については割合に分かりやす 土地之主。」)。共工は何時九土を 其獣黄龍」とある。この「土」 (中略) 其神曰、祇、 龍門河済相貫、 故祀以為」社」とあ はこう述べている。 以"息壤,堙" 「共工氏有 江漢之所 万二千里。 亦曰、媼 は 祇 黄

戯器、戯器生!祝融! 降処"於江水、生"共工。 炎帝之妻、赤水之子、 (郭璞注、 聴跃生,炎居、 祝融高辛氏火正号)。祝融 炎居生,節立、 節立生. 后土の祖先について、『山海経・海内経』

『海内経』の記載に対して、『大荒西経』はいう。

顓頊生..老童、老童生..祝融。

らの性質と考えてよい。
「山海経」の記載では、共工は炎帝の子孫でもあり、
黄帝の子孫でもある。この矛盾について、袁珂氏は「黄・炎は
黄帝でも炎帝でも、また「九土が統一できる」共工でも、み
黄帝でも炎帝でも、また「九土が統一できる」共工でも、み
な歴史伝説になった上帝であるが、「黒龍」・水神・雷神はかれ
な歴史伝説になった上帝であるが、「黒龍」・水神・雷神はかれ

るか。次の記載がある。 さて、「后土」という農神はいったいどんな神徳をもってい

其又於,,毫土、又雨。(『殷契逸存』九二八)

己未、ト、寧、雨於、土。(『殷虚書契後編』上・一九・七)

雨と止雨であることがわかる。
これらから、「后土」は農神(社神)であり、主な神徳は乞

帝不ゝ令ゝ雨。(『卜辞通纂』三五六)との神徳に応じて、天帝(天神)は同じ神徳をも持っている。

逆に、この神徳は黄帝后土の本来の性質が「黒龍」・水神・

従って、「尞"於土、三小拏、卯"一牛、沈"十牛,」(『殷虚書

雷神であることをも説明している。

龍,」(『淮南子・説林訓』)という祭儀もあった。契前編』一・二四・三)という祭儀が生じ、また「早則修』土

ずと至高無上の天神になったわけである。 とれに応じて黄帝・天神もおの を国土神になったはずである。これに応じて黄帝・天神もおの 衣食の充足は「国泰民安」を意味する。 豊作は衣食充足を意味する。 祭儀の目的は風雨和順を乞うものである。 農業を根本とする

をも寄託するようにしたことがわかる。べての天災人禍を取り去ることを願い、国家社稷の安泰・興亡こうして見ると、人々は黄帝・后土に乞雨と止雨、さらにす

鄭子産為、火故、大為、社、祓π禳於四方、振π除火災。(『左秋、大水、鼓、用"牲於社,於、門。(『春秋』荘公二十五年)

伝』昭公十八年)

帝其降」堇。(『卜辞通纂』三七六)

帝降、食受、又。(『殷虚文字乙編』五二九六)

惟上帝不」常、作」善降 "之百祥、作"不善,降"之百殃。(『尚

書・商書・伊訓』)

古典には、こうした記載がたくさんある。

得られる。何時から天空を飛ぶようになったかという問題はこれで答えを何時から天空を飛ぶようになったかという問題はこれで答えを前節に提出したもともと「雷沢」の水域に居た「黒龍」は、

間に流行っていた。そのときの雷神の主な神徳は「致』風雨」 させるようになった(『説文』には つまり、 である。 万物,者也」などの哲学概念が生まれた。 話伝説を哲学化させるようになった。 南子』・『易経』など古代の天文・地理・哲学の編集者はその神 司馬遷など古代の歴史学者はその神話伝説を歴史化させ、 の上の部分の霊は古文は【雷〕の変形であろう)。そのうえで、 の歴史記載と「太極」・「陰陽相薄、 要するに、農耕文化以前の大洪水時代に黒龍信仰はすでに世 人々は「蒼身而無」角」、「龍身而人頭」の黒龍を飛行 農耕文化に入って後、 雷神信仰は龍信仰に進化した。 龗、 感而為」雷」・「回;(雷)-生 そのため、 龍也」とある。 「黄帝后土」 龗

あり、 倫理化した結果である。 になったのは、 のである。言い換えれば、 雷神が善悪を司るという信仰は、雷神・龍信仰から出たので その哲学と倫理道徳の時代背景は農耕文化に属している 農耕文化の誕生とともに出来た神話を哲学化、 雷神が善悪を司るものとされるよう

#### 日本の雷神信仰

伊邪那美は、 日本の雷神信仰については記・紀に記載がある。 火の神を生みしに因りて、 遂に神避り坐しき。

神が伊邪那岐に殺されたときに現れる。 この火の神は雷神と考えられる。その雷神という本体は火の

記

村に走り就きて、成れる神の名は、 頸を斬りたまひき。 伊邪那岐命、 之男神。 村に走り就きて、成れる神の名は、 つぎに石筒之男神。 は、 の手上に集まれる血、 闇於加美神。次に闇御津羽神。 亦の名は建布都神。 御佩せる十拳剣を抜きて、其の子迦具土神の 次に御刀の本に著ける血も亦、 爾に其の御刀の前に著ける血 手俣より漏き出でて、 亦の名は豊布都神。 石折神。 甕速日神。 記 次に根折神。 成れる神の名 次に建御雷 次に御刀 湯津石

どは雷神の分身である。 る。 谷の水を掌る神であり、後者が「厳めしく迅速な太陽神」であ 速日神は岩波古典大系本倉野憲司氏の校注によると、 中国の雷神と同じように、 ここの石折神、 筆者は後者を稲妻神であろうと考えている。 根折神すなわち雷神である。 ここでも、 雷神・稲妻神・水神な 闇於加美神と甕 前者が谿

ある。 そして、そもそも伊邪那美という偉大な母神の正体も雷神で

頭には大雷居り、 せて八はしらの雷神成り居りき。 土雷居り、 (ホト) には折雷居り、 左の足には鳴雷居り、 胸には火雷居り、 左の手には若雷居り、 右の足には伏雷居り、 腹には黒雷居り、 右の手に 併 は 陰

オにも雷神の神格ははっきり現れている。 日本神話での最大の人気者はスサノオであるが、

まずはスサノオは 海原 の神である。文字の通り、 海原

このスサ

(『日本神話の新研究』、 ところばかりでなく、あらゆる生命の源泉地でもあったらしい あった。ネという語は、 国は元来地下ではなく、海のかなたにあると信じられた他界で 国」と記載されている。これについては、松前健氏は柳田 は海であり、 「根の国の話」の論を受けて次のように論じている。 また、 紀の本文と二つの一書には 桜楓社、一九六〇年、参照)。 生命の根源という意味で、 「海原」 祖霊の往く を 根の 国男 根

命を奪う。 である。 部屋を吹き倒す。暴雨により洪水がもたらされる。 これは当然である。雷はいつも風雨雷電とともに現れたのであ の最も恐怖するのが雷である。中国・西安の半坡の原始時代遺 と水は人々の最も必要とするものである。それに対して、 跡によると、 両先学の説は大事な示唆を与えられた。農耕文化以前、 そして狂風により樹木が断ち切られるし、 一言で言えば、 当時原始民の最も崇拝していた神は雷神である。 雷はしばしば災害を引き起こすから 原始民の粗末な 雷電は人の 人々 太陽

しさがわかる。 されらは、河海は悉に泣き乾しき」という描写から雷神の恐ろき枯らし、河海は悉に泣き乾しき」という描写から雷神の恐ろい。紀の「その(スサノオ)泣く状は、青山は枯山の如く泣

は日中両国の神話だけではなく、世界中の国々の神話の共通ななど)、人類の生死存亡を司る大神として崇拝していた。それ神を生命の神として、つまり天変地異(洪水や地震・火山爆発従って、すくなくとも農耕文化以前の先史時代には人々は雷

現象である。

サノオ(海原神)三者の関わりが理解できる。その上でわれわれは迦具土神(火神)・イザナミ(母神)・ス

(『日本の神々』、中公新書、一九八八年、三一頁)。 神格はみな後付加されたのである。松前健氏は指摘している。神格はみな後付加されたのである。松前健氏は指摘している。 要するに、これ三神の本来の神格は雷神であり、その以外の要するに、これ三神の本来の神格は雷神であり、その以外の

ではいいにそうである。イザナミの蛇体は雷神の水神的性格にしかにそうである。イザナミの蛇体は雷神の水神的性格により農耕文化に進化する鮮明な標記である(中国の雷神「黒化より農耕文化に進化する鮮明な標記である(中国の雷神「黒化より農耕文化に進化する鮮明な標記である(中国の雷神「黒化より農耕文化に進化する鮮明な標記である(中国の雷神「黒化より農耕文化に進化する鮮明な標記である(中国の雷神「黒化より農耕文化に進化する鮮明な標記である(中国の雷神「黒化より農耕文化に進化する鮮明な標記である(中国の雷神「黒御教されるのに似る)。これはスサノオが雷神とともにも、 である。イザナミの蛇体は雷神の水神的性格とも関係する。

は我が宮の首任れ。』と告言りたまひ、且名を負せて、稲田宮蛇」)を斬り、また宮を造る。「其の足名椎の神を喚びて、『汝いう地に降りた。ここで八俣の遠呂智(「紀」には「八岐大スサノオは追放されて、出雲国の「肥上河上」、名は鳥髪と

主須賀之八耳神と号けたまひき」と続く。

異は 悪背反の神格にとって、 殺して生ったのである。ここはスサノオの本来の凶暴相を現し なのであるが、稲・粟など農作物の誕生はスサノオが食物神を こうした凶暴な性格と農耕文化における民衆に親しまれるよう この風神は雷神から派生されたのであるとも認めるであろう。 られていることによく示されていよう。 悪しき風荒き水にあはせつつ、成したまはず傷へるは」と述べ 内性との重層化を意味している。農耕文化以前、 く神であり、 ることを併せて、 退治したスサノオが、 がある。「八俣遠呂智はいかにも洪水の形象化であり、 たと同時に、 になってきた農耕神との重層化である。 るとの解釈も可能であろう。 る。 しかし、 じる神話は、 記 『龍田風神祭』の祝詞に「天の下の公民の作り作る物を、 のこの記載はスサノオの雷神的内性とスサノオの農耕神的 スサノオによって殺された大気都比売の死体から五穀が生 湿ばれるのも、 台と檜杉を生やした八俣遠呂智 スサノオは、 スサノオの農耕神的性格を現した。 洪水などの自然災害そのものの神格化と考えられ 洪水によって新たにもたらされる芽吹きを意味す 稲作のための治水の神とすることはできる。 もともと田の畦を壊したりする狼藉を働 稲田の擬人化である櫛名田比売と結婚す 始源は洪水の後の芽吹きにあろう。 鈴木貞美氏にもう一つの角度から詳論 スサノオやその子孫によって『木 記載は非常に素朴自然 中国の雷神のように、 即ち山岳が、 スサノオの善 雷神の凶暴怪 それを 荒れ狂

和郎編『日本人と日本文化の形成』、朝倉書店、一九九三年、一七に逆転し、一致する神話伝承に普遍的な現象であろう」(埴原うのを治める役割を果たすのは、災害をもたらす神が治める神

四頁)。

らしめようとする呪術ではなかろうか。 呪術であるとすれば、天子の小忌湯や御手水は、 祭斎場の焼却の行事などが、もし新しい太陽の出現を象徴する 種の雨呪ではなかろうかと思っている。 龍蛇信仰が、これにまといついているのは、 大嘗・新嘗の祭式に、水の行事がこれほど多く、またおまけに 大嘗祭と新嘗祭と言えば、 の農耕神的性格と密接な関わりがある。 尊重したり、 も繰り返して行う必要はないはずであるし、 に行われている。単に手や体を清めるだけなら、そんなに何度 らを洗い、または水をふりまくなど、色々な形式で、 龍王・龍神を祭り、雨中に呪物や神仏の像を浸らせ、 農耕儀礼としての、 五・八六頁)。 (三品彰英編 古代日本各地に流行っている祈神求雨の祭儀はスサノオ 百 天つ水をそれほど讃える必要もないわけである」 本書紀研究』 もっと素朴な理由、 松前健氏の論述したように、 第四冊、 塙書房、 庭燎や炬火、また大嘗 即ち端的に言うと、 国家農耕儀礼としての 雨乞の呪術には、 ひょっとすると、 また雷神・蛇神を 一九七〇年、 雨水を潤沢な 或はそれ 古来民間 のこ

である。「賀茂建角身(カモノタケツヌミ)命は、その名のカ賀茂祭と新嘗について泉谷康夫氏の論述するのも大変示唆的

モは で言えば、雷神は賀茂祭と密接な関わりがある。 いる(三品彰英編『日本書紀研究』第一冊、三四・四〇頁)。一言 の神に対する農耕儀礼に源を発すると考えられる」と指摘して じまる賀茂祭は、水稲の播種もしくは田植に際して行われる田 同時に祖先神でもあるとされている。したがって、 よいようである。ちなみに、現在でも田の神は山の神であり、 の父神であるところから、農耕神として祀られたものと考えて は述べておられる。しかし、山頂に降臨する祖霊であり、雷神 特殊な内容をもたぬ極めて普通的な神であると肥後 神一、 タケは 『建』、ツヌミはツミ即ち 『祇』を意味し、 御阿礼には (和男) 氏

以上の論述から雷神の水神と農耕神の性格がよくわかる。ま雷公を祈り、感応あり、因りて毎年秋、之を祭る」とある。り、さらに元慶年中(八七七~八八五年)に、「年穀のために、日佐衛門督藤原朝臣を使として、雷公を北野に祭らしむ」とあまた『西宮記』巻七裏書には、「延喜四年十二月十九日、此また『西宮記』巻七裏書には、「延喜四年十二月十九日、此

る点である。疫神はたんなる疫災の神ではなく、祈雨の神でもを遺はして疫神を畿内諸国に祭らしめ』たのがそれである(続を遺はして疫神を畿内諸国に祭らしめ』たのがそれである(続と川上神に奉る、旱すればなり、それ畿内諸国の界に、神社の上田正昭氏によると、「疫神の信仰は平安時代以前にもあった雷神は疫神の神徳をも持っている。

たと考えられる。 たとでに、でいたことがわかる。 (中略) 天満天神の信仰 であるが、天満天神の信仰 であるが、天満天神の信仰 でと考えられる。 たと考えられる。

#### むすび

背景は農耕文化に属しているのである。 背景は農耕文化に属しているのである。 ま論は、中国の雷神信仰は農耕文化以前に遡ることができる。 たの時代の雷神の主な神徳は「致」風雨」」である。農耕時代に たの時代の雷神に関する『易経』などの哲学と倫理道徳の時代のに至る。雷神に関する『易経』などの哲学と倫理道徳の時代に ない しい とば おなじで、「龍」に加えて善悪を司る神格をもつに至る。 雷神に関する『易経』などの哲学と倫理道徳の時代に 大の電神の源流をたずねた。 はじめに『日本永代蔵』と明代「話本」中の雷(雷神)を媒はじめに『日本永代蔵』と明代「話本」中の雷(雷神)を媒は いい

のように、約七世紀に編集された「記・紀」などであり、中国甲骨卜辞と金石銘文に対して、日本神話の最古の文献は、衆知中国の最古の神話記載である商代(前一七―前一一世紀)の



図1 辰馬。俗称「犁頭星」

雷神も持っている。
雷神も持っている。
雷神も持っている。
は二千年以上の年代差がある。また衆知のよ
の水神性格や農耕文化以来の善悪を司る性格などは、日本の
が、中国の雷神が持っている農耕文化以
とい来の産物である。が、中国の雷神が持っている農耕文化以

響の関係及び雷神思想の展開は、

この共通の性格に関して、

生命の神、

豊饒の神、

善悪を司る神徳を持っている。

は、次の課題にしたい。日・中両民族の雷神思想の授受影

中国の雷神も日本の雷神も水神、

農耕神、

疫神であると同時

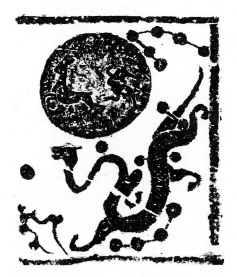


図3 軒轅の星座と龍(石刻 南陽 1世紀『南陽両漢画像石』より)

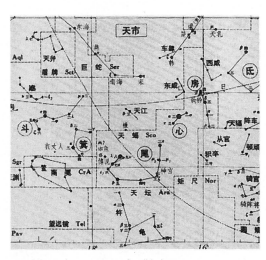


図2 房、心、尾の星座 (『考古』1975.3より)