期を代表する作品である。ここには、私たちが日本古代小説の形成ざまな面における豊かさと複雑さからいって、物語文学形成の過渡

中間媒体の用法、および文化史や文学史上での意義など、

さま

軽視することのできない意義がある。本文ではこれを「漢文伝奇」および、日本古代文学と中国大陸の文化との関係を解明するために

と名付ける。

# 日本古「伝奇」『浦島子伝』の研究

日中文化における神話から小説への軌跡についての研究 (その一)

厳

紹

璗

田本古代文学が神話や伝説から物語文学へと発達する過程には、日本古代文学が神話や伝説から物語文学の形成が、一方でその民族朝の「志怪」および唐代の「伝奇」を多く継承している。この特殊朝の「志怪」および唐代の「伝奇」を多く継承している。この特殊朝の「志怪」および唐代の「伝奇」を多く継承している。この特殊期のおことを示している。この特徴がまさに日本の「物語」文学していることを示している。この特徴がまさに日本の「物語」文学していることを示している。この特徴がまさに日本の「物語」文学していることを示している。この特徴がまさに日本の「物語」文学は、当社会のである。

第一節 テキストの研究

日本において多種の古文献中に記載されている。研究者のなかには、『浦島子伝』は日本古代「浦島文学系列」中の最古の文人創作で、

である。 には奇」としてのテキストと「伝説」としてのテキストを入り混ぜ である。

「第二テキスト」……と言う名称を用いる。
これから検討していく際の便宜のため、順次「第一テキスト」、が、それぞれ異なるテキストの間には、事実上前後する伝承関係がある。このような伝承の発展こそ、伝奇文学の日本化の行程である。ある。このような伝承の発展こそ、伝奇文学の日本化の行程である。ある。このような伝承の発展こそ、伝奇文学の日本化の行程である。

# 1、第一テキスト:『古事談』の記録

今本『古事談』巻一「王道后宮」部に『浦島子伝』がある。私の今本『古事談』巻一「王道后宮」部に『浦島子伝』がある。『古事談』をの中から『浦島子伝』の全文を以下に引用する。『古事談』をの中から『浦島子伝』の全文を以下に引用する。

眠||於舟中||之間、靈龜變化、忽作||美女|。玉顔之艷、南威障||袂雄畧天皇廿二年、水江浦島子獨乘||釣船、曳||得龜、浮||於波上||。

郷 幌。 珊瑚、 非レ樂哉、 立。 節菖蒲延、齢之術。 寶帳」而羅帷添」香、 之涯頭、 弱 已爲 | 漁父、亦爲 | 釣翁、然而志成 | 高尚、凌雲弥新、 向', 於蓬萊山'。於 , 是神女與嶋子提携到', 蓬萊宮'。而令', 嶋子立, 將、遂: 曩時之志。願合眼。 波之上。今感:|宿昔之因、來隨:|俗境之緣|也。宜」向;|蓬萊宮 婦之儀。而我成:|天仙、生:|蓬萊宮中|:・子作:|地仙、 生之玉殿、 居 將、飛來、翔。 山 而失」魂;素質之閑、 於門外、神女先入告二於父母、 尋訪旧里。 得、仙因健。 靨似…落星流…於天漢水。纖軀雲聳、 定知外雖」成二仙宮之遊宴、 朝服二金丹石隨入 誰人爲」祖;神女云、 滿二於玄圃之表。清池之波心、 蘭菊含笑而不」凋。嶋子與:,神女,共入;,玉房,、 妾之居處。 亦非、幸哉。抑神女爲 | 天仙、余爲 | 地仙、隨、命進 嶋子問云、神女有:何因緣,而化來哉、 嶋子答曰、 其宮爲、躰。 妾漸見:,嶋子之容顔,累,年枯槁、 翡翠簾蹇而翠嵐巻、筵、 暮飲::玉酒瓊漿。九光芝草駐,老之方、 西施掩、面而無、色。 父母兄弟在二彼金闕。妾在昔之世、 妾是蓬萊山之女也。不死之金庭、 久侍二仙洞之筵、 嶋子唯諾、 金精玉英、 而後共入二仙宮、神女衣香馥々、 而内生; 舊郷之戀慕、 芙蓉開、唇而發、榮;玄泉 隨: 神女語、須臾之間 敷:於丹墀之内:;遙珠 當、散暫留。 眉如…初月出 常甞言霊藥之味、 芙蓉帳開而素月射 遊二於澄江 輕躰鶴立、 心存二強 宜還二故 逐レ日骨 薫風吹 何處レ爲 二於蛾眉 百 長 夫

作り上げている。 実際の社会生活の中から得た啓示を一つの不思議なフィクションにに用いる「変異」という方法を採用し、男女二人の主人公を設定、酷似した作品で、作者は中国六朝の「志怪」と唐代の「伝奇」が常

奇の物的表現である。 良神社」があり「浦島明神」として祭られている。これは、この伝(「YoSa-Gun」は、テキスト中の「余佐」である)伊根町に、「宇男性の主人公が民間の神に祭り上げられたもので、京都府与謝郡この不思議な物語は、当時の丹後・丹波一帯に伝承されるうち、

# 2、第二テキスト:『群書類從』本

ここには『古事談』本の結尾に以下の記述が付け加えられている。受けられる。したがって、これを「第二テキスト」とする。『古事談』本と基本的に同じであるが、結びのプロットに進展が見『群書類從』「文筆部」にも『浦島子伝』が載せられている。

合浦之霜矣。 合浦之霜矣。 令浦之霜矣。 等煙昇天無其賜。島子忽然頂天山之雪、乗不堪。披玉匣見底、紫煙昇天無其賜。島子忽然頂天山之雪、乗尋不値七世之孫、求只茂万歳之松。島子齢于時二八歳許也、至

出現は、きわめて重視すべきである。
出現は、きわめて重視すべきである。
出現は、きわめて重視すべきである。
出現は、きわめて重視すべきである。
出現は、きわめて重視すべきである。
出現は、きわめて重視すべきである。
出現は、きわめて重視すべきである。
出現は、きわめて重視すべきである。
出現は、きわめて重視すべきである。

# 3、第三テキスト:『丹後国風土記』の文章

を講述したもので、兼文の息子卜部兼方によって編纂され世に問わられたものだとしている。私たちが今日見るところの『丹後国風土記』には、確かに「浦島子」伝記があり、文体も「伝奇」の類に属している。しかし、『丹後国風土記』の原本はすでに早くから散逸し、現存する材料は『釋日本紀』巻十二から採られたものである。(8)。し、現存する材料は『釋日本紀』巻十二から採られたものである。(8)。(二七五年)に、卜部兼文が前関白一条実経のために、『日本書紀』から採ある学者は、『浦島子伝』のテキストが、『丹後国風土記』から採ある学者は、『浦島子伝』のテキストが、『丹後国風土記』から採

やされている。作者の手腕にはすでに物語の構成に熟達したものが 詳細に描き出され、文字数は『古事談』本に比べ三分の一ほども増 文学独特の和歌が加えられていることである。 ある。前の二つのテキストとの明らかな相違は、そのエピローグに って、その同様の内容は、より味わい深く、入り組んだプロットは 伝』の内容や主題は、前述の二篇と同一である。しかし、作者によ れた十三世紀後期の著作である。このテキストが記録する『浦島子 「昇天」のプロットが置かれたことばかりでなく、さらに日本民族

浦島子は途方に暮れて、 咽び泣きつつ辺りを徘徊するが、ここで

涙を拭い歌を詠む。

等許余弊爾 常世べに

久母多知和多留、 雲たちわたる

美頭能睿能、 水の江の

宇良志麻能古賀、 浦島の子が

許等母知和多留。 言持ちわたる

神女が遥か彼方に飛び去りながら美しい声で次のように詠む。

夜麻等弊爾、 大和べに

加是布企阿義天、

風吹きあげて

雲放れ

久母婆奈礼、

和遠和須良須奈。 所企遠理等母与、 吾を忘らすな 退き居りともよ

> いっそう趣深いものとなっている。しかし、和歌の出現の持つもっ 加えた歌(長歌)一首がある。和歌の出現により彼らの情愛はより とも重要な意義は、中国の文言体の「伝奇」が、 「語り物」文学に大きく一歩近付いたことである。 この二首の短歌の後に、浦島子の一首と、それに後世の人が付け 日本の民間的な

# 4、第四テキスト:『續浦島子伝記』

ることである。さらに注意すべき点として、和歌一首ごとに同様の ストを基礎として、それを拡大したものであると推察できる。この(9) 新しい形式が作られていることが挙げられる。 主題を持つ七言の漢詩が添えられ、 十四首の和歌を添え、繰り返し男女の主人公の心の葛藤を述べてい 主題、主人公、文体の特徴から、これが前述の『釋日本紀』のテキ |續記|| の重視すべき点は、作者が浦島子の故事を語り終えた後、 朱雀天皇承平二年(九三二年)に『續浦島子伝』がある。 一種の「歌詩合」ともいうべき 作品

(和歌の原文) (漢詩の原文)

(浦島子咏) 水乃江

浦島子加

水江島子到蓬萊

玉匣

恋慕故郷排浪回

開天乃後曾

猶開玉匣萬悲來

亀媛哀憐相別後

久厄子雁氣留

36

(亀媛咏 紫雲

蓬山女作紫雲心

見柄丹

乃歸緒

袖裏千行紅涙深

臥地呼天釵忽落

何我袖乃

感腸易斷淚難禁

紅丹染

同様の題材を、同様のイメージで、同時に和歌と漢詩に作り上げて このような「歌詩合」はきわめて興味深い。これは翻訳ではない。

いるのであって、作者の文学的才知が和漢ともに兼備されているも

中で、人の情感をもっとも強く表現しているプロットを、 新しい文学様式の胎動であると見ることができるのではないであろ 式で詠唱し、 のであることがわかる。また、『續浦島子伝記』の十四組の「歌詩 は、一つの独立した文学体系を構成している。 かつ、伝奇の本文とも呼応させている。これは一つの 『浦島子伝』 韻文の形 の

#### 注

うか。

 $\widehat{1}$ 参照 小中村清矩『国文論纂・小説之節』および青木正児『日本文学』

(2) ここで用いた「小説」という概念は、 学作品は、「小説」の創作においてもっとも一般的な原則であると であるが、 とを指す。 いかなる差異にかかわらず、「小説」に属する古今の文 現代文芸史上でいう「小説」とはまったく異なる概念 おもに古代物語文学のこ

> ころの「虚構」を備えていなければならない。この意味において、 『浦島子伝』を古代小説の先行作品とする。

- (3) 日本古代漢文伝奇は『浦島子伝』だけではなく、 本文学史において一つの領域をなしている。 『狐媚記』『玉造小町子壮衰書』『遊女記』などがあり、 やや遅 それらは日 れて
- (4) 引用文は、『新訂増補国史大系』第十八巻による。 弘文館刊 昭和四〇年版 黒板勝美等
- $\widehat{\underline{6}}$ 島明神縁起』に見られる。宇良神社所蔵 『群書類從』第九輯「文筆部」巻第百三十五 日本重要文化財

5

「浦島明神」のことは、

南北朝時代に編纂された『紙本著色浦

- 7 記している。「浦島子水府に至りし故事、万葉集の歌に見え天書第 成』(第三期)第十四冊 量筒川村の人、日下部首等が先祖筒川島子といへり」『日本随筆大 八に記……丹後風土記にいへるもの尤くはし、丹後国与謝の郡日 江戸時代の学者天野信景は、『塩尻』巻四十八に、 弘文館刊 昭和五二年版 次のように
- 8 国晋代周処の『陽羨風土記』から取ったものである。 磨・豊後・肥前の五国の残本で、『風土記』の書名は、 などを記録させたのが最初である。現存するのは、常陸・出雲・播 皇和銅六年(七一三年)、勅命により地方官吏が当地の風俗や事物 『風土記』は、 八世紀に編まれ始めた地方の公文書で、 おそらく中 元明天
- 9 『風土記』は『日本古典文学大系』(二)によった。 岩波書店刊 昭和三〇年版 秋本吉郎校
- $\widehat{10}$ いと考えており、ある学者は、『續浦島子伝』は『浦島子伝』から た。ある学者は、 『續浦島子伝記』は、『群書類從』「文筆部」巻第百三十五によ 『續浦島子伝』は『浦島子伝』と何の関係もな

いないと思われる。ころはあるが、文献学から考察すればこれは第四テキストに間違略抄したものであると考えている。それぞれにもっともとすると

稿』第五章第四節に述べた。湖南文芸出版社刊 一九八七年版(11)「歌詩合」の文学形式については、拙著『中日古代文学関係史

## 第二節 ルーツの研究

『浦島子伝』はいくつかの海洋に関する伝説が結合して成立した物海に対する奇怪な想像の産物であり、それらが編成されてできた物海に対する奇怪な想像の産物であり、それらが編成されてできた物語である。住民の移動によって、その地域一帯の伝説はますます広応した。『浦島子伝』は、この種の海洋伝説の基礎の上に形成されたものである。その原始的材料は、文人の意識的創作(「創作」とたものである。その原始的材料は、文人の意識的創作(「創作」とはすなわち「フィクション」である)を経て、文明時代の社会意識が強化され、それによって神話や伝説が本来持っていた主題が次第に埋没して、作品は男女の性の表現である艶情小説になったのでに埋没して、作品は男女の性の表現である艶情小説になったのである。

なのである。 作品の中に埋没してしまった若干の神話や伝説――は探し出せそうを品の中に埋没してしまった若干の神話や伝説――は探し出せそうそれにもかかわらず、この一編の伝奇を構成した原始的材料――

# 1、『萬葉集』の「水江浦島子」

基づいていることを表している。残念なことに、私たちはいまだこ これらはそれぞれ二つの異なる系統のものである。 の この一首の和歌が、おそらくさらに時代をさかのぼった古い伝説に 本書紀』中の「浦島伝説」をこの歌のテキストとしている。 『萬葉集』と『日本書紀』の中には「浦島伝説」があるが、しかし、 歌中にいう「釣舟のとをらふ見れば、 「さらに古い伝説」を発見できないでいる。 釣舟の 春の日の 霞める時に とをらふ見れば 古の 墨吉の 古のことぞ思ほゆる」は、 ことぞ思ほゆる(3) 岸に出で居て ある研究者は、『日 確かに

海神の 神の娘子に たまさかに い漕ぎ向かひ 七月まで 家にも来ずて 海界を 過ぎて漕ぎ行くに水江の 浦島子が 鰹釣り 鯛釣り誇り

韻文と散文の叙述方法の相違から、

この和歌の内容には、

すでに伝奇の基本的輪郭が含まれている。

和歌はまず二十四句の比較的短

海神の 相とぶらひ 言成りしかば 神の宮の 内のへの かき結び 妙なる殿に 常世に至り

び浦島子の帰郷後の孤独を描く。構成上このようなプロットの配置 携はり 比較的多くの紙面を割いて男女の主人公の別離の情およ 二人入り居て 老いもせず 死にもせずして

れはおおむね以下の三点にまとめることができよう。 『萬葉伝説』と伝奇には重大な相違があるのである。 そ

和歌による表現に効果的である。

崇拝」系列に属する。 変体である。 洋に関する一切を崇拝する「汎海洋崇拝」の表れであり、このため 体」ではない。これは、「萬葉伝説\_ あって、 奇は多くのテキストを持つけれども、女性の主人公はみな「亀」 に一つの特定生物をもって崇拝の対象とすることはあり得ない。 海に潜むある特定の生物(たとえば、亀のような) 和歌の女主人公は「海神の娘子」であり、大海原の娘で トーテムの系譜からいって、それはすべて特定の「亀 一はきわめて古い海洋および海 の「変 の 伝

異なり、 後つひに 膚も皺みぬ の忠告を聞き入れず、 第二に、「萬葉伝説」の結尾では、男性の主人公が「海神の娘子」 深刻な意義を含む。それはやはり「汎海洋崇拝」の延長で 命死にける」。 黒かりし 玉手箱を開け、 この 髪も白けぬ 死 という結末は伝奇と明らかに 天空に飛び去り、「若かりし ゆなゆなは 氣さへ絶えて

は、

背いたときには、必然的に滅亡という運命が待っているということ たので、「死」への途を歩まなければならなかった。それが当時の を意味しているのではないであろうか。 ある。「人」たる男性主人公は、「海神」の女性主人公の警告に反し - 汎海洋崇拝」の一種の心理状態、つまり、「人」が「海」の意志に

びその後に続く『竹取物語』は、エピローグに「昇天」「不死」を さを表している。 思想において、「昇天」して「不死」を得るというのは、 くことはできない。まして「不死」などは不可能である。アジアの 神」の居住区であり、「国神(居住民の首領)」は、「天上界」に行 神」と「国神」は、明らかに区別されている。「天上界」とは「天 先住民族本来の観念であると考えられる。 結末は、さらに一つの重要な観念を表している。 士によって発展された道教の観念である。「萬葉伝説」のこの結尾 る。「昇天」しながらも「不死」を得られないというのは、日本の もって終わり、「萬葉伝説」中の浦島子は、「昇天」と「死」で終わ 東アジアの文化史という角度から見てみると、この「死」という 間違いなく伝説と伝奇の境界を示すものであり、 「記紀神話」では、「天 『浦島子伝』およ かつ伝説の古 中国の方

場所で、もっとも古くには『古事記』の (suminoe)」の岸と記している。 第三に、「万葉和 歌 は ح の この地はかなり古くからの神聖 浦 島 伝 「神代巻」の中に見られる。 説 の 発 生 地 を 墨 吉

す。) 男神伊邪那岐命が黄泉の国から帰り、筑紫国日向の桔小門の阿波岐 しなければならない。「墨江」は「墨吉」とまったく同じ場所を指 の「江 の三柱の神は、墨江の三前の大神なり」とする。ここから「墨江の 水面近くで洗ったとき生まれた神の名を、上洞之男命といい、「こ という。 原で「禊ぎ祓ひ」、 が川を指すものではなくて、一つの地名を表すことに注意 海路の保護神の象徴となった。(中国の読者は特にここで 水中で洗ったとき生まれた神の名を、 水底で体を洗ったとき生まれた神を底洞之男命 中洞之男命といい、

台

『風土記・摂津国 (逸文)』に次のような記載がある。

文中の「住吉」は、『古事記』中の「墨江」であり、『万葉集』中 神の社を定めたまひき。今のよ、 讚め稱へて、「真住み吉し、 たまひき。 現れ出でまして、天の下を巡り行でまして、住むべき國を覔ぎ 住吉と稱ふ所以は、昔、息長足比賣の天皇のみ世、 まひしく、「斯は實に住むべき國なり」とのりたまひて、 時に、 沼名椋の長岡の前に到りまして、 住吉の國」と云りたまひて、 略きて、 直に須美乃叡と稱ふ。 乃ち謂りた 住吉の大神 乃ち 遂に

太平洋側の大阪湾に位置し、「萬葉和歌」に記載のある浦島伝説の みのえ」と略称し、「墨江」と呼んでいたことがわかる。 これらの記載によれば、 海路の保護神 「住吉の大神」を俗に「す それは、

の「墨吉」でもある。

背景とし、「汎海洋崇拝」の意識はなお示されているのである。 (5) 説の本来の特徴を十分に表すものである。 発生が、このように古来より神聖とされた場所であったことは、 また、「海路保護神」 を 伝

特徴ということができるのではないだろうか。 味を追求するとなれば、それはおそらく「水が澄むこと、澄んでい う「澄江」は、 ること」を意味するであろう。これも文人創作の伝奇の「虚構」の して絶対に見過ごしてはならない相違点である。 - 澄江浦島子」と呼び、または「帰於澄江之浦」という。ここでい しかしながら、『浦島子伝』の各種テキストに記された物語の舞 (地名) がすべて和歌と一致するわけではない。これは研究者と 実際にはない地名である。どうしてもこの言葉の意 伝奇は浦島子を

いることの証明であり、 まさに「浦島伝説」の中に萬葉和歌「咏水江浦島子」が溶け込んで 土の特色を備え持つといえるのである。 「萬葉伝説」と『浦島子伝』は上述のような相違点があることは、 かなり古い時代性を持つとともに、日本本

# 2、『日本書紀』の「浦島伝説」

『日本書紀』巻第十四「雄略天皇廿二年」に以下の記事がある。 婦にす。相逐ひて海に入る。蓬萊山に到りて、仙衆を歴り覩る。(6) 釣す。 秋七月に、 遂に大亀を得たり。 丹波国の余社郡の管川の人瑞江浦島子、舟に乘りて 便に女に化爲る。 是に浦島子、

海に対する珍しい幻想が表れている。「報恩」「神婚」「異域」などの部分からなり、民間の素朴な信仰で表別「神婚」「異域」などの部分からなり、民間の素朴な信仰に知る「浦島伝説」である。伝説は、

郡」で、「余社郡」はすなわち「与謝」「与佐」(どれも YoSa と読 丹後国」と記載されている。こうした記述によれば、 む の歴史の古さを示している。伝説の発生は古代丹波の国の「余社 れらは同 もまた故事発生地を「丹波」としているのかがわかる。もともとそ の各テキストがすべてこの故事の発生地を「丹後」とし、 証明できるのである。 テキストは紀元七一三年以後形成されたもので、 「夏四月乙未、 これらの伝説は雄略天皇の時代と記載されており、 「伝説」は紀元七一三年以前には必ず存在したものであることが である。 地区の故事であり、 『續日本紀』巻六「元明天皇和銅六年(七一三年)」に、 割丹波国加佐、 与佐、 しかも、 丹波、 前述の「伝奇」のすべての 竹野、 『日本書紀』にあ 熊野五郡、 なぜ「伝奇\_ 伝説そのもの 「伝説 始置

この の女」と大きく異なり、 この亀もまた この伝説には特別注意されなければならない二つの点がある。 が海上において魚釣りをするが、「魚」 一に、 神婚」 浦島子が のプロットは、 「便に女に化」け、二人は愛し合い婚姻へといたるが 「舟にのりて釣す。 種の特定の 前述の『萬葉集』 「神亀崇拝」 遂に大亀を得る」一人の漁 一は得られず「亀」を得る。 中に歌われた 一の心態と信仰観 「海神

念を示している。

にいえば、彼らは中国に行って「ハネムーン」を過ごしたとでも 蓬萊山に到りて、 察に大変重要な手がかりを提供するものである。 を持つという意義を表しているのであって、この伝説のルーツの考 に出たかのようだ。その心態は前述の「神亀崇拝」と一致している。 らを「蓬萊の女」といい、すなわち彼らは「ルーツを求めての旅 崇拝の物的シンボルである。 おうか。中国古代文化において 第二に、この一組の日本人の夫婦は結婚後、 上述の二つのプロットは、 仙衆を歴り覩る」「蓬萊」は中国にある。 実際にはこの伝説が国境を越えた文化 伝奇のテキストによれば、この亀は 「蓬萊」といえば神仙崇拝および亀 「相逐ひて海に入る。 現代風

が現れたという記載がある。この亀の首には三つの星があり、 の史料によれば、 そのうち「御手洗川」はこの神社を経由して流れている。 神社で、松尾山の山麓に位置する。 山 八年」を「霊亀元年(七一五年)」と改めた。 には七つの星があった。 n 「神亀」「宝亀」などの年号が続々と使われ、十三世紀中期には 現在の京都市西郊外にある松尾神社は京都の中でももっとも古い より「霊亀の滝」とも呼ばれ、今日にいたるまで人々はここを訪 をもって天皇の名としている。 元明天皇の和銅七年 朝廷ではこれを幸運の兆しと見て、 松尾山には七つの渓谷があって 松尾神社の (七一四年) その後、 「御手洗川」 御手洗川に霊亀 八世紀 松尾神社 は、 和銅 背中 には 亀

れ、厳かな気持ちでこの霊亀の現れた滝を拝むのである。

ら丹波高地、 名があり、 遂げた東京都にすら今もなお「洗足池」「井の頭」というような地 日本の国際交流をその名に示しているものもある。高度な現代化を 在した歴史の事実を表している。唐津、呉市、秦荘のように、 などがある。 ばれる町名は、なんと十一カ所もある。この他、「亀町」「亀木町」 岩根を、とめておつる、 尾山」といわれていた。『古今和歌集』中にある「亀のをの、 あり、 外に嵯峨山があるが、古くは「亀山」と呼ばれ、 がある。 地域まで、 「亀尾の滝」を詠んだものである。(エロ) 「丹波の亀山」は、日本史上有名な旧跡である。 島北部の「浦島明神」の所在地伊根 に位置する丹後の国から平安京(京都)、また琵琶湖沿岸にいたる 「霊亀」に対するこの種の崇拝と同様に、古代において日本海東南 「亀崇拝」のトーテム遺跡のラインといえよう。 亀」による地名の命名は、 与謝郡には古く「亀山(現在では亀島村と合併している)」 大偃川流域の かつてここに存在した村の風貌を思い起こさせる。上述 「亀」をもって命名した地区がある。たとえば、 地名は往々にして歴史の片鱗を残し、 亀山盆地、 平安京を経、 「亀岡」 滝の白玉、千世の数かも」は、この山 古代日本の日本海東南の丹後半島 は、 現在の京都市内に、「亀屋」と呼 琵琶湖沿岸に達する地域に多 古くは「亀山」と呼ばれた。 (古称、 伊禰) またの名を「亀の また、平安京西郊 遥か昔かつて存 には 「亀島」が 丹後半 古代 山の 0

想哲学の研究者たちは、 高な存在」としていたことも疑問のないところであろう。中国の思 テムとしていたと推察できる。『尚書』の中で周族が「亀」を「崇 たがって、中国漢族の夏族や周族などは、「亀」を自分たちのト 神秘的な亀は、宇宙の縮図、 して天を法どり、下は方にして地を法どる」と記されているように、 経典『尚書』に、「霊亀は玄文五色にして神霊の精なり。上は円く 種の水中に棲む生物で、 四本の足を広げた、体に鱗状の甲羅のある動物である。「鯀」は いである。「禹」については、顧吉剛氏などの手によって、すでに い)になる。「熊」は「三足鼈」である。「鼈」もまた「亀」のたぐ て字である。「玄黿」は一種の大亀で、亀甲文字中に見る「 である。歴史に「黄帝」と呼ばれ、 虫 Yuan)」と記されているのは、「玄黿(Xuan Yuan)」と同音の当 人ではなく、「黄」もまた色ではない。「黄帝」は、 の文化の伝統を踏襲した。文化史学の立場からいえば、「黄帝」は 夏族と周族は、水中をはうものをその崇拝の対象とした。夏族は れぞれ異なるトーテムがあった。 ·鯀」「禹」を国のドンとし、「黄帝」をその始祖とし、周族は夏族 中国上古時代のトーテムの系譜には、 あるいは「竜」の前身であると考証されている。中国最古の この一つの文化現象をほとんど軽視してい 死後「熊 シンボルであると見なされていた。 黄河流域をその活動の中心とした (Neng)」(「熊 (くま)」ではな その号を「軒轅 漢族を組織する各氏族にそ 種のトーテム 」は、 (Xuan

は 較したのである。中国では後漢以後に石碑ができるが、(⑸ するという蓬萊山は、 象徴となっている。 るようだが、 味する言葉だった。 釈している。 操が覇王となり、 である。 ることができるもの、 61 にかつて存在した「亀崇拝」や潜在的なその心理状態と、 に」というときの、 0) 「亀崇拝のライン」の間には、 そのほとんどが大亀で、「贔屓」と呼ばれる。『広韻』 民間伝説中の 壮士作力貌 漢族の人々の生活の中で、この したがって、 神亀に誓いをたてることによって生命の意義を比 あの「ひいき」という言葉の語源になったもの 今日の日本語でも、 『列子』に描かれた不老不死の神仙たちが生活 大亀が持ち上げている。 あるいは、 「贔屓」 (贔は贔屓、 「贔屓」とは、 は、 そのような力を発揮する行為を意 内在する関係が必ずあるに違い 竜の一種である。 壮士の力を作す貌なり)」と解 「今後ともどうかごひい 非常に大きな力を発揮す 「亀」は生命と長寿の だから、 中国の漢民族 二世紀に曹 石碑の台座 日本古代 では、 3

用 地の象徴としている。 ゴン族は フリカあたりではもっとも普遍的であるといえよう。 17 b る盾はみな の族旗には つとも、 「亀」を創造の神の化身とし、バンバラ族は「亀」を天と 「亀崇拝」 亀 亀 現在の南アフリカ共和国のゾール族 の形をしている。 の図柄が刺繡してあるし、 は広範な世界的性格を持っている。 アジアではインドに 彼らが戦い たとえば、 (インタ 特にア の際に 「ビシ F"

> 拌すると、 ヌ神話 ビシュヌ神は大海の底で亀に変身して、 がある。 神々が不死の甘露を求めて曼陀羅山で乳海を攪 それを支える軸

となったとされている。

ユ

優れた媒介者であるこの 神話と伝説は、 ていると思われる。 本の「Yosa-gun」と中国の蓬萊山に登場する陸地と海洋をつなぐ しかし、『日本書紀』中の おそらく直接的な関係はないであろう。 亀 補島伝説」とこれらの地域の美し が、 漢族の文化的色彩を色濃く備え 私には、 H 61

在する関係が明らかになるであろう。 中日間のさらに広範な文化背景に考察してゆくと、 この両者に内

あって、 伝統が引き継がれているのであろうか。 浦島山」があり、 第一に毎年秋、 海とは直接的な関係がないのに、 亀岡祭りに山車が出て周辺を練り歩く。 呉服町が出す。 呉服町という地名は亀岡盆地 なぜここに「浦島山」 その中 0 iz KZ

が、 既にして其の三の婦女を率て、 媛・弟媛、 主を呉に遣して、 工女等を乞はすこと有り。 年春二月」には、 呉服町という名の由来については以後の考証を待つこととした 『日本書紀』「応神天皇卅七年春二月」に、 呉織、 穴織、 「阿知使主等、 縫工女を求めしむ。 四の婦女を與ふ」とあり、 故 津国に至り、 兄媛を以て、 呉より筑紫に至る。 ……呉の王、 武庫に及りて、 胸形大神に奉る。 「阿知使主・ 同じく 時に胸形大神 是に、 四十 天皇崩 工女兄 都 加

る。 った。 いるといえるであろう。 と亀女の伝説を継承し、 をもっとも早く開発した呉太伯は、 呉衣縫·蚊屋衣縫、 ら推察すれば、呉服町はこの幾人かの呉の地から来た女工と関係が りましぬ。 したがって、確かに呉服町は海岸に接してはいないが、 これもまた「亀」をトーテムとしていたと考えることができ 『史記・呉太伯世家』の記載によれば、この中国江南の地呉 及はず。 是なり」と記載されている。この二つの記載か 即ち大鷦鷯尊に献る。 それが「祭り」の中の「浦島山」に表れて 周太王の子で、 是の女人等の後は、 周族の嫡子であ 浦島子 今の

からぬ歴史の謎を秘めている。

現在の京都市右京区に「太秦」という地名があって、もとの葛野現在の京都市右京区に「太秦」という地名があって、もとの葛野

呼ばれるようになった。 と呼ばれた。 紡績の用具を「はた」といい、 や紡績に従事するものがもっとも重視されたという。日本語では、 第十五代天皇である)。当時、 秦」という漢字を用いてそれを表し、 入ってきたことを記録している 『日本書紀』 帰化人の中には、 は「応神天皇廿年秋」から、 中国からの帰化人たちの中で、 自らを秦朝の後裔とするものが多く、 中国帰化民は「はた民」「はた人」 (応神天皇は伝説の天皇で、 それで「秦」は「はた」と 中国帰化人たちが日本に 系譜上

という。という。という。それで、「はた」という姓を賜ったで「皮膚」は、「はだ」という。それで、「はた」という姓を賜ったを献上した。すべて肌同様の柔らかさを持ったものである。日本語に献上した。すべて肌同様の柔らかさを持ったものである。日本語に献上した。すべて肌同様の柔らかさを持ったものである。仁徳天皇時代という。

していたことの証明である。彼は「うずまさ」という姓を受け、 のように積み上げられた形を示すと記してある。文中、「秦造」 姓を賜ひて禹豆麻佐と曰ふ」とある。 十種勝を領率ゐて、 等に分散ちて、各欲の随に駈使らしむ秦造に委にしめず。是に由り みたまふ。詔して秦の民を聚りて、 て、秦造酒、甚に以て憂として、天皇に仕へまつる。天皇、愛び寵 上第二十一代天皇に当たる)の記載に、 秦酒公」を挙げているのは、 『日本書紀』「雄略天皇十五年」(雄略天皇は伝説上の天皇で、 庸調の絹縑を奉献りて、 この秦人の管理者自身が生産に従事 秦酒公に賜ふ。 ここには「うずまさ」が、 「十五年に、 朝庭に充積む。因りて 公、仍りて百八 秦の民を臣連 B Щ 漢

修新嘗會、

祭於神嘉殿。

天皇齋居内殿、

遣親王公卿行事。

0

記事がある。

しかないことである。と書いた。実際には、それらの間に特別な意味関係はとで「太秦」と書いた。実際には、それらの間に特別な意味関係はとかない。いわゆる「太秦」は「大秦」で、すなわち秦人の首領である。とで「太秦」と書いた。実際には、それらの間に特別な意味関係は

ろがあったであろうということである。で、多くの財産を蓄え、多かれ少なかれ朝廷や天皇に影響するとこで、多くの財産を蓄え、多かれ少なかれ朝廷や天皇に影響するとこと地域であるということばかりでなく、彼らが産業の重要な担い手との歴史と伝説の入り交じった過程には、一つの非常に重要な特のがあったであろうということである。

九年(八六七年)十一月二十日乙卯」の条に、以下の記録がある。の丹波の国で、その後の丹波の国を含む。この広大な土地において、の丹波の国で、その後の丹波の国を含む。この広大な土地において、第三に、かつての丹波の国と丹波氏の先祖である。

裔であったという。『日本書紀』巻十「応神天皇廿年秋九月」に次姓を賜り「坂上宿禰」と名乗ったが、実は中国の後漢の孝霊帝の後これはまったく興味深い記載で、この侍医は天皇から寵愛され、外從五位下行侍醫藏人真野、賜姓坂上宿禰、後漢孝靈帝之後也。

倭漢直の祖阿知使主、其の子都加使主、竝に己が党類十七県を

率て來歸り。

うな系譜図がある。 今日の丹波氏の祖先となった。現存する『丹波氏系図』には次のよ世孫」で、彼の息子都加使主は来日後ただちに丹波地区に住み着き世孫」で、彼の息子都加使主は来日後ただちに丹波地区に住み着き

(於本朝生、住丹波国、賜坂上住) 国)→高貴王(始来朝来住丹波国阿多倍号都賀使主)→志岐直国)→高貴王(始来朝来住丹波国阿多倍号都賀使主)→志岐直後漢霊帝→正王→石秋王→阿智王(応神帝廿年日本来朝住大和

坂上宿禰という侍医はこれらの人々の後裔であったのである。 坂上宿禰という侍医はこれらの人々の後裔であったのである。 坂上宿禰という侍医はこれらの人々の後裔であったのである。 坂上宿禰という侍医はこれらの人々の後裔であったのである。

たは、それそのものが中国帰化人によって異国から持ち込まれた伝えた文化を内に含んでいるといっても不思議ではないであろう。ま度『日本書紀』の「浦島伝説」を振り返ると、この伝説が国境を越したがって、丹波地区という大きな文化的視野に立って、もう一

神文化が染み込んでいるといえるであろう。説であるのか、少なくとも、その中にすでに相当多くの帰化人の精

# 3、「記紀神話」中の「火遠理命神話」

このように、『日本書紀』中の「浦島伝説」は国境を越えた文化的意義を持つが、かといって浦島の故事に日本文化的色彩がないと的意義を持つが、かといって浦島の故事に日本文化的色彩がないと的意義を持つが、かといって浦島の故事に日本文化的色彩がないとの気質がよりいっそう顕現してくるのである。また、実際に、「伝説」から「伝奇」にいたる変化は、単独の判断では複雑に過ぎるものがある。漢文伝奇『浦島子伝』は、一つの複合形態の作品で、そのルーツはそのままさかのぼって『古事記』にたどり着く。日本の「記紀神話」中の「火遠理命神話」は、あるいはこの伝説と伝奇のもっとも原始的な雛形であろう。

大選理命(彦火火出見尊)は、天照大御神の孫邇邇芸命(天津彦々火瓊々杵尊)と富士女神木花之佐久夜毗売(鹿葦津姫、木花之彦々火瓊々杵尊)と富士女神木花之佐久夜毗売(鹿葦津姫、木花之は、の子どもである。彼とその長兄火照命(火闌降命)が海辺に動りをしていたとき、お互いに釣り針を交換した。火遠理命は、大照のの子どもである。彼とその長兄火照命(火闌降命)が海辺は、大照中のの子どもである。

海神の女、見て相議らむぞ。」といひき。 傍の井の上に湯津香木有らむ。故、其の木の上に坐さば、\*\*\*^\*\*\*。 ^ ゅっ かっら 如造れる宮室、其れ綿津見神の宮ぞ。其の御門に到りましなばずぬ。 せ。味し御路有らむ。乃ち其の道に乘りて往でまさば、 て、教へて曰ひしく、「我其の船を押し流さば、 さむ。」と云ひて、卽ち无間勝間の小船を造り、其の船に載せるむ。」と云ひて、卽ち无間勝間の小船を造り、其の船に載せ とのりたまひき。爾に鹽椎神、「我、汝命の爲に善き 議 を作 けずて、『猶其の本の鉤を得む。』と云ひき。故、泣き患ふぞ。」 の鉤を失ひつ。是に其の鉤を乞ふ故に、多くの鉤を償へども受 といへば、答へて言りたまひしく、「我と兄と鉤を易へて、 ひて曰ひしく、「何にぞ虚空津日高の泣き患ひたまふ所由は。」 是に其の弟、泣き患ひて海邊に居ましし時に、 鹽椎神來て、 差暫し往でま 魚鱗の 、其の 其 問

白ししく、「吾が門に麗しき人有り。」とまをしき。爾に海神、 奇しと思ひて、出で見て、乃ち見感でて、目合して、其の父に。。 故、入れし任に將ち來て獻りぬ。」といひき。爾に豐玉毘賣命、 王に益して甚貴し。 有りて、我が井の上の香木の上に坐す。甚麗しき壯夫ぞ。 年に至るまで其の國に住みたまひき。 絁 疊 八重を其の上に敷き、其の上に坐せて、 と云ひて、卽ち內に率て入りて、美智の皮の疊八重を敷き、 自ら出で見て、「此の人は、天津日高の御子、虚空津日高ぞ。」 水を飲まさずて、此の璵を唾き入れたまひき。是れ得離たず。 を具へ、御饗爲て、卽ち其の女豐玉毘賣を婚せしめき。故、 「若し人、門の外に有りや。」といへば、答へて曰ひしく、「人 故、 其の人水を乞はす故に、水を奉れば、 百取の机代の物 亦

る。

表れているといってよいであろう。その他四種の文献の記載が付されている。この神話伝承の広範さが『日本書紀』巻二「神代巻」の下に同様の題材を持つ記録があり、

摘は、まったく的確である。 に知り、火遠理命が「落とした釣り針」を探し求めるために発生したものであるが、この神話がおもに「釣り針探し」「異郷譚」およりが「神婚」の三要素によって合成されたものだという中西進氏の指生したものであるが、この神話のもっとも本質的内容は、海宮の遊生したものであるが、この神話のもっとも本質的内容は、海宮の遊生したものである。典型的な海路は、まったく的確である。

ここでも特に注意をしなければならないことが二点あると思われるところにある。それは、歴史が書かれる以前の日本の沿海住民の生きる生物への崇拝に託されたものである。これらの基本的特質こ生きる生物への崇拝に託されたものである。これらの基本的特質ここの神話の主旨は、大地と海洋の間のさまざまな関係を探し求め

の流れから遊離した神話である」ということである。 建物は、 つの巨大な洞穴であろう。 の中とある。「天の石屋戸」とは何かというと、それはおそらく一 にいささか述べられているばかりで、八百万の神は「天の石屋戸」 高の神であるが、彼らの居住区については、ただ「天安河の誓約 在する空間に対する幻想はほとんど表現されていない。 造に関する活動や、 かれているが、神話の前者三つの世界に対する描写は、 には合計四つの世界――天上界、 る海の世界には優しい人間の情愛が満ちあふれている。 この神話はより強い民間性を備えていることになる。 わゆる「日向神話」の一部分であり、「一義的には『古事記』全体 その一つは、中西進氏が指摘するように、「火遠理命神話 速須佐之男命が築いた「八重垣」であろう。 神と神との関係をのみ表しただけで、 国神たちは地上界に住み、 地上界、 黄泉界、 海洋界-神話の展開 したがって、 しかし、 みな神の 「記紀神話 天の神は最 彼らの がい が描

住地であるがゆえに、人を恐怖におののかせる雰囲気をのみ表して 的な描写はないのである。黄泉界にいたると、そこは悪の神々の居 ただこの海洋界のみは、これら三つの世界とほとんど完全に

いる。 異なった表現なのである。

に光有りき。仰ぎ見れば、麗しき壯夫有りき。 從婢、玉器を持ちて水を酌まむとする時に、井 上に湯津香木有らむ……に海神の女豐玉毘賣の 室……其の神の御門に到りましなば、 其の道に乘りて往でまさば、 魚鱗の如造れる宮 傍の井の

『日本書紀』 前の樹の下に在す」とまうす。 其の宮は、雉堞整頓りて、臺宇玲瓏けり。門の に白して曰さく、「一の希客者有します。門の 目ぎて視す。乃ち驚きて還り入りて、其の父母 を以て、來りて當に水を汲まむとす。因りて舉 て一の美人有りて、闥を排きて出づ。遂に玉鋺 下に就きて、徒倚ひ彷徨みたまふ。良久しくし り。枝葉扶疏し。時に彦火火出見尊、其の樹の 前に一つの井有り。井の上に一つの湯津杜樹有

(本文)

(一書曰之一) 『日本書紀』 其の宮は城闕崇華り、楼臺壯に麗し。門の外に

**丼有り。井の傍に杜樹有り。乃ち樹の下に就き** 見尊を見つ、便ち驚き還りて、其の父の神に白 出づ。將に玉壺を以て水を汲む。仰ぎて火火出 貌世に絶れたり。侍者群れ從ひて、内よりして て立ちたまふ。良久にありて一の美人有り。容 して曰さく……

(一書曰之三) 『日本書紀』 臨でましつる」とまうす。 從容に問ひて曰さく、「天神の孫、 重を鋪設きて、其の上に坐ゑたてまつらしむ。 海神、自ら迎えて延き入れて、乃ち海驢の皮八 兼ねて饌百机を設けて、主の礼を盡す。因りて 自づからに海神の宮に至りたまふ。是の時に、 何以か辱く

ここから得ていることは間違いない。しかし、伝奇の中にすでにか 情愛が表れている。『浦島子伝』の「亀宮」が、その基本的発想を 住民の生活から生まれた幻想で、ここには彼らの海に対する特殊な なり濃厚な道教的雰囲気がにじみ込んでいることから、もともとの |神||や「霊」といった雰囲気を感じさせない。これはまさに沿海 これらの描写に見られる海は、 あたかも人のような優しさを持ち、

天孫降臨神話」

で太陽神への崇拝が際だっているのは、

この神話

向

に

の畏敬を表しているからである。

この意味においていえば、

神話が創造した身近で温かな生存空間は破壊され、 えって人を息苦しくさせるのである その華麗さがか

といい、 雑婚性の形態である)。 鵜葺草葺と合わず、 は非常によい。 「鰐」であったに違いない。彼らの第四子は、 の母親の妹であり今は彼の妻となったこの女性もまた、 もう一つは、 の変体である。 またの名を神倭伊波礼毘古命といった。 火遠理命と海神の娘豊玉毘売命の結婚は、 しかし、 この「美人鰐」が生んだ子天津日高日子波限建 自らの叔母玉依毘売命を妻とする(これ自体が 日高日子の母親が 女主人公は「容貌絶世」であるが、 「鰐」であるからには、 その名を豊御毛沼命 感情的に 当然

7

を問題にしていないのは遺憾である。

とである。 ら始まる。 彼を代表として始まっている。 日本先住民の太陽と海洋への無類の畏敬の念の表れである。 神武天皇を太陽神系と海洋神系の混血の複合体とするのは、 武天皇の父系が天照大神の後裔で、彼の母系は海にあったというこ の天皇、 記紀神話」 本政治文化史上で、 神武天皇で、 ここで私たちの注意を引くに十分値することは、 彼の祖母や母親は、 (神代史) 今日第百二十五代に到る天皇の歴史は、 は、 彼はきわめて重要な人物である。 彼を代表として終わり、 つまり、彼が日本史上最初の伝説中 「鰐」と 「鰐」の変体なのである。 日本の天皇史は 日本の この神 まさに 彼か

> この神話は日本先住民の か先住民たちの海洋崇拝意識 拝の意識を解明することに重きをおいて、 であろう。 多くの日本文化史の研究者がみな、 「鰐崇拝」の象徴的表現であるといってよ 特に「鰐崇拝」 ほんのひとにぎりの人し 日本民族の太陽崇 のトーテムに関し

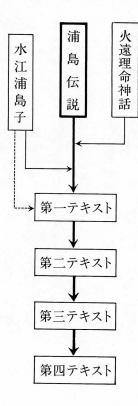
神話から伝奇へと変化する過程で、「鰐崇拝」 は日本海側の北陸地方に「沙魚」 島周辺ではほとんど鰐を見かけることはできない。 南部の熱帯に生息し、十二種六つのグループに分けられる。 着文化の中に溶け込んだと考えられる。 分となる。 人が季節風に乗って洋行し、 命神話」は、 られる強烈な「鰐崇拝」は、 鰐は海のどう猛な動物で、 松村武雄、 からぶつかり合い、 「亀崇拝」である。 鰐」と呼ばれていると述べている。 もちろん彼らの原始的トーテムも持ち込まれ、 南方から渡来した内容および性格を持つ。 中西進両氏がすでに述べられているとおり、「火遠理 これはたいへん興味深いことである。(33) 伝奇『浦島子伝』中に表れているのは、 日本列島まで北上し、 南北アメリカ、 おそらく南方から来たものであろう。 がおり、 それならば、 しかし、 当地では一 アフリカおよびアジア は「亀崇拝」と真っ おもしろいことに、 大和民族の一 中国の周作人氏 この神話に見 「鰐沙」あるい 南洋の帰化 日本の土 日本列

は

本資料を考察し、それらの基本的特徴および伝奇との関係をできる 以上、 私なりに漢文伝奇 『浦島子伝』 0 ルーツとしての三つの基

だけ詳しく述べたことになるが、おおむねこの作品形成の発展過程

を描き出せたのではないだろうか。



#### 注

- 用し、私有財産の概念が生まれてからの時代を指す。(1) ここでいう「文明時代」とは人類学の概念で、金属の道具を使
- べた。湖南文芸出版社刊 一九八七年版の歌を指す。詳しくは拙著『中日古代文学関係史稿』第二章に述の歌を指す。詳しくは拙著『中日古代文学関係史稿』第二章に述る以前
- 正俊 佐竹昭広校注本 小学館刊 昭和五四年版(3) 『萬葉集』は『日本古典文学全集』によった。小島憲之 木下
- 字は藤貞幹が和歌に基づいて加筆したものであると推測できる。ものであると考えていたことがわかる。したがって、これらの文ものであると考えていたことがわかる。したがって、これらの文をの結尾に「驚悔気絶、不幾而死、可悲哉」という十一文字があるが、(4) 国会図書館に、藤貞幹の『(補訂)浦島子伝』の写本があるが、
- (5) 「住吉」という地名は日本各地に多く見られるが、丹後(宮津

市栗田湾)にも、「住吉」「住吉神社」がある。

- | 豆|| 坂本太郎||| 家永三郎 || 井上光貞校注本 || 岩波書店刊 || 昭和四二年|| 坂本太郎 || 家永三郎 || 井上光貞校注本 || 岩波書店刊 || 昭和四二年|| (6) || 『日本書紀』は『日本古典文学大系』(六七~六八)によった。
- (7) 雄略天皇は伝説中の第二十一代天皇である。
- (8) 『新訂増補国史大系』第二巻 弘文館刊 昭和四一年版
- (9) 系譜を見ると、天皇の称号中に用いた動物は二種類。一つは(9) 系譜を見ると、天皇の称号中に用いた動物は二種類。一つは「亀」で、朱雀天皇(一二五九年―一二七四年在位)、後亀山天皇(一三在位)、後鳥羽天皇(一一八三年―一九八年)。もう一つは「亀」で、朱雀天皇(一一八三年―一三九二年在位)。これは古代人の意識に潜在したトーテハ三年―一三九二年在位)。これは古代人の意識に潜在したトーテハ三年―一三九二年在位)。これは古代人の意識に潜在したトーテムの表れである(角川歴史辞典による)。
- 文学大系』(五) 岩波書店刊 一九八九年版(⑴)『古今和歌集』巻七「賀歌」№三五〇 紀惟岳作 『新日本古典
- 名であろう。 変えられた。その他はおそらく古来より伝えられたそのままの地変えられた。その他はおそらく古来より伝えられたそのままの地はもともと「鶴屋町」と呼ばれていたが、元禄の禁制で「亀」に(1) 上京区四カ所、下京区二カ所、中京区五カ所。そのうち二カ所
- (12) 司馬遷著『史記』「夏本紀」および「周本紀」参照
- は実際に甲骨文字を見ていないので、その解釈には誤りがある。(3) 「黄」は色を表すが、同音の当て字である。『説文解字』の作者
- 『全釈漢文大系』巻十一よびここに引用した文は、『尚書』「洪範」および「大詰」である。(4)『尚書』には「亀崇拝」に関する記録が多く見られる。前出お

- <u>15</u> 曹操は 猶ほ竟るの時有り。……烈士暮年に、壯心已まず」 『亀雖寿』の中で次のように述べている。 「神亀は壽な
- 工が来日したという記録がある。 にも記載されている。これ以前には、応神天皇十四年に百済の女 中国の女工が来日したことは、 『日本書記』 の雄略天皇の時代
- 17 和四一年版 『三代実録』 巻十四 『新訂増補国史大系』巻四 弘文館刊 昭
- 『群書類從』「系譜部」巻六十三参照
- ある。 この中には中国ですでに散逸した多数の古代医学書が収められて によった。) 名著普及会刊 高貴王來本朝、生志岐直、 いる。『本朝通鑑』巻二十七に「康頼其先出自漢靈帝之裔高貴王。 丹波康頼は中古の著名な医学者で、『医心方』三十巻を編纂。 また、 『本朝通紀』前編も参考にした。 七世至康頼。醫術通神、譽溢天下」と 大正五年版 (引用文は『廣文庫

は、

- 周作人訳『古事記』 中西進著『天降った神々』 角川書店刊 中国国際文化出版公司刊 昭和六一年版 一九九〇年版
- 帰化人」とは、アジアの南方から北上した非「日本原住民」を指 「揚子鰐」、また古代には福建沿海にも鰐がいたという。 ほとんどは朝鮮半島を経由して日本列島にたどり着いた。 るかと思われる。 化人」と呼び、三世紀以後の移民を「新漢人」と呼ぶ。その中 に見られる「鰐崇拝」には、 紀元前三世紀から三世紀の間に日本に移住した中国人を「秦漢 中国の福建省辺り一帯の原住民を含む。長江の中流・下流には おそらく以上の内容が関係して 「記紀神 「南洋

## 主題の研究

間伝承を創作の材料としていることを顕示するものである。 少なくとも一つの象徴的できごとであるといえるであろう――つま を伝え、主に作品の主題を表現するものである。 こされた「意識的な芸術的虚構」である。 前者は、長期にわたって堆積せられた中に形成された「無意識の芸 ない。民間の伝承と文人の作品は二種の相異なる文学形式である。 原始的な伝説から抜け出、かつ新しい文学の形式を構成しているの 発展過程を示す――。 術的虚構」であり、 『浦島子伝』は確かに一種の文人作品である。だが、それがすでに 日本古代文学の発展史において、 小説に先行する作品としての「漢文伝奇」であるからに他なら 物語文学において、民間の神話や伝説から文人の創作文学への 人物、 および美意識などを通して、読者に自己の 後者は、 また、 作者の文学的「意欲」によって引き起 初期の文人作品は、 漢文伝奇『浦島子伝』の出現は 作者は、 広範かつ豊富な民 作品中のプロ 「創作意欲

これは『浦島子伝』という伝奇の主題が結局なにであるかを示すも 読者に伝説とは異なった創作意欲というものを伝えているのである。 そのうち女性は海の神の変化である。 伝奇『浦島子伝』の人物設定は、伝説同様、主人公は男女二人で、 しかし、作者は作品中すでに

のである。

### 1、解釈の分岐

明治時代の著名な比較文化学者高木敏雄氏は、「浦島伝説」と 明治時代の著名な比較文化学者高木敏雄氏は、「浦島伝説は、 明治時代の著名な比較文化学者高木敏雄氏は、「浦島伝説は、 明治時代の著名な比較文化学者高木敏雄氏は、「浦島伝説は、 明治時代の著名な比較文化学者高木敏雄氏は、「浦島伝説は、 明治時代の著名な比較文化学者高木田雄氏は、「浦島伝説」と

(『浦島子伝』が「神婚説話」を主な内容とする考え方による。 『浦島子伝』が「神婚説話」を主な内容とする考え方による。 『浦島子伝』が「神婚説話」とは、人と神との婚姻で、「自然や神と対する人為的行為の可能性を確認するものである」と考えては、「日本の古代説話の中で、もっとも文学的意義を備え、後世の文学に強烈な影響を与えたものは、神婚説話の類である」と考えては、「日本の古代説話の中で、もっとも文学的意義を備え、後世の文学に強烈な影響を与えたものは、神婚説話の類である」と考えては、「日本の古代説話の中で、もっとも文学的意義を備え、後世の文学に強烈な影響を与えたものは、神婚説話の類である」と考えては、「日本の古代説話の中で、もっとも文学的意義を備え、後世の文学に強烈な影響を与えたものは、神婚説話の類である」と考えては、「日本の古代説話の中で、もっとも文学的意義を備え、後世の文学に強烈な影響を与えたものは、神婚説話の関である」と考えては、「日本の古代説話の中で、もっとも文学的意義を備え、後世の文学に強烈な影響を与えたものは、神婚説話の関である」と考えている。

「神婚説話」とするならば、作者の表そうとした主題とはおそらくして、十分に理解できる。しかし、もしこの伝奇の主題の解釈をけを強調し、特に「後世の文学への強烈な影響」を指摘するものと

致しないであろう。

『浦島子伝』の主題を解釈するならば、まず伝説と伝奇を区別しなければならない。これらは、日本の古代文化および文学の発展史上二つの異なる段階の作品であるからである。この点についてはすでに詳しく述べた。「浦島子」に関する原始的伝説が人と自然の関係を表現したものであるとすれば、『浦島子伝』はすでに原始的伝説を規したものであるとすれば、『浦島子伝』はすでに原始的伝説に転向している。『浦島子伝』のモチーフは、確かに「神婚」という形式を踏襲してはいるが、実際には「変異」という手法を用いてう形式を踏襲してはいるが、実際には「変異」という手法を用いてう形式を踏襲してはいるが、実際には「変異」という手法を用いてうが式を踏襲してはいるが、実際には「変異」という手法を用いてうが式を踏襲してはいるが、実際には「変異」という手法を用いてうが式を踏襲してはいるが、実際には「変異」という手法を用いてうが記を踏りている。これは一つの艶情小説で、その主題は艶情である。

その主題もすべて人の世の情愛であることはきわめて興味深い。る)も、神話や伝説の中から生まれた古代小説の先行作品であり、匠説話」やドイツの Tannhäuser(現在ではタンホイザーと訳され三編の作品を挙げているが、日本の『浦島子伝』同様、中国の「劉三編の作品を挙げているが、日本の『浦島子伝』同様、中国の「劉

こういった見解は、『浦島子伝』の日本古代文化における位置づ

うが、 晋の「志怪小説」 出て、 は、 美女の情愛を表現したものである。男女関係を表現するということ はヨーロッパの「ロマン文学(騎士文学)」の先行作品で、 わされる。 エリザベートと恋に堕ちたが、また魔女ヴェヌスの美貌にも心を惑 十三世紀の叙情歌人(ミンネゼンガー)タンホイザーは、 花源記』と比較すれば、 をもっとも生き生きと例証するものである。 つであるかもしれない。 ンホイザーもまた恋人の横に身を横たえて果てる。こういった伝説 劉阮説話」とは、 Tannhäuser 伝説は、 古代小説の形態を備えた散文が、 社会の属性を獲得したという表れのもっとも主要なものの エリザベートは気絶したまま息絶えた。 このため、タンホイザーは教皇に罪をあがない許しを請 の一つで、 『神仙記』 ヨーロッパ中世期におけるドイツの物語で、 これが艶情作品であるということが頷ける。 『浦島子伝』、およびその他の作品は、 中の 神話ではない。 「劉晨・阮璧の故事」 神話や伝説の胎内から生まれ 同時期に書かれた 彼女の葬儀の際、 を指し、 城主の娘 英雄と それ A 魏

## 2、奈良時代の遊女資料

『浦島子伝』の主題は非文学的な社会問題にまで波及する。つまり、

「遊女」の問題である。

男性中心の社会の出現に伴って形成した世界的な普遍現象である。遊女制度は、かならずしも商業資本発達後の特有の産物ではなく、

は、 軍隊に生まれ、 挙げる。 の歌 十七世紀以降の江戸時代に発達したと考えられているが、 によれば、日本の遊女制は十四世紀鎌倉時代になってから生まれ、 古代アジアの遊女制は、 には「寺院売春」「白拍子」「巫女」などが登場している。 社会的現象はこのときすでに存在していた。 経済的に破綻した女性がその身を売って生き抜くことを強いられた インドの遊女は寺に生まれ、 になると発展がみられ、『萬葉集』中に生彩ある描写がある。 に学んだ天皇制国家が、 雑歌」に山上憶良 日本は「大化の改新」 No.八五三) その時期は遅くとも戦国時代をさかのぼらない。 があり、 「松浦川に遊ぶ序 大和平野を中心として繁華な首都を築いた。 家長制の確立によって生まれ 序は漢文で書かれている。 を経て封建経済が発達し、 宗教と同時に形成した。 (遊於松浦河 少なくとも、 中国の都長安 中国の遊女は 以下にそれを たものである。 およびそ 平安時代 奈良時代 七世紀に 巻五

發く。 光りたる儀匹なし。 覧するに、 郷もなく家もなし、 み答へて曰く、「児等は漁夫の舎の児、 が郷誰が家の児らそ、 暫に松浦の縣に往きて逍遙し、 意気雲を凌ぎ、 忽ちに魚を釣る女子等に値ひぬ。 柳の葉を眉の中に開き、 何そ偁げ云ふに足らむ。 けだし神仙ならむか」 風流世に絶えたり。 聊かに玉島の潭に臨みて遊 草の庵の微しき者なり。 僕問ひて曰く、 といふ。 ただ性水に便ひ、 桃の花を頰の上に 花の容双びなく 娘等皆咲

よび「高唐賦」に表されている世俗社会の艶情である。チェーン」にある二つの故事からきている。それぞれ「洛神賦」おきには巫峽に臥して空しく煙霞を望む」は、中国上古の「神女文学文中、「あるときには洛浦に臨みて徒らに玉魚を羨しび、あると

女」の「盛」と「衰」、二つの明らかに異なる状況である。華麗さが強調されている。冒頭に描写されているのは、一人の「遊少なくない。『玉造小町子壮衰書』は賦体に類似した作品であり、事実、この時期の日本漢文学には、「遊女」を主題とした作品が

何物。 日。 肩破衣懸ゝ胸。 提二壞笠。 夕之飡難、支。糠粃悉畢。 衣。 予行路之次。 汝何鄉之人。誰家之子。 徒跣無」履。 粟豆之餉。 頭如二霜蓬。 頸係二一 歩道之間。 頸壞蓑纏、腰。 聲振不、能、言。 笠入何物。 裹。 膚似二凍梨。 背負::一袋。袋容何物。 徑邊途傍有:一女人。容貌顦顇。 旦暮之命不、知。左臂懸;破筐。 何村徃還。 田黑蔦茈。 匍二匐衢間。 骨竦筋抁。 足蹇不、能、歩。 筐入何物。野青蕨薇。 何縣去來。 俳言何路頭? 面黑齒黃。 垢膩之衣。 糇糧已盡。 有二父母一哉。 予問」女 裸形無 右手 裹容 身躰 朝

> 貌。 二八之員。名殆兼二三千之列。被」籠 之子。良室之女、焉。 妃之花眼。不↘屑┐李夫人之蓮睫<sup>(4)</sup> 子疑…芙蓉之浮! 丹朱。桃顔露唉。 被ム愛ṇ珠簾之內。無ム行ṇ傍門。朝向ṇ鸞鏡。點ṇ蛾眉 無...子孫.,歟。 暮取…鳳釵。 無:兄弟,歟。 ::曉浪。 畫:,蟬翼,而理:,艷色。 柳髪風梳。 壯時僑慢取甚。 婀娜腰支誤"場柳之亂,春風。不,奈,楊貴 有二親戚 腕肥玉釧狹。 哉。 |華帳之裏。不、歩、外戶。 衰日愁歎猶深。 面不、絕一白粉。 女答ゝ予曰。 膚脂錦服窄。 齢未」及 顔無」斷 |而好||容 吾是倡家 暐曄面

下文の後に五言の古体詩があって、当時の遊女の典型的な生活を 字実的に写し出している。こうした意義においてもっとも注目すべ 写実的に写し出している。こうした意義においてもっとも注目すべ 写実的に写し出している。こうした意義においてもっとも注目すべ

殆如、無、水、 風 分流向 陽南海西海三道」之者、 女成レ群。 自::山城國與渡津、 經廻之人、 |河内國、謂||之江口。 棹ニ扁舟、 盖天下第 莫、不、忘、家。 浮 看二檢船、 三巨川 莫、不、遵二此路。 楽地也。 西行一日、 ……比」門連」戸、人家無」絶、 州盧浪尤、 以薦二枕席。 謂二之河陽。 江河南北、 釣翁商客、 聲過..溪雲、 邑々處々、 往 舳艫相連 韻飄 返於山 水 倡

『遊女記』には、当時の大和の男女の、非婚姻性の性関係の広範さ

であり、 活について、 かれ女」「遊び楽しむ女」 関する名称には区別がある。 匡房には他に そらくこの る「江口の遊女薄情を恨て珠宝を沈る話」 が 至当である。 と遊び戯れつつ放蕩生活を営む遊女 われている「宇加礼女」「阿曽比女」などは、 百宝箱」を粉本としてはいるが、 「媛」「未通女」「処女」などがある。 「傀儡」とは遊女である。 述べられている。 不嫌一宵之佳会」と記してある。「傀儡」とは一種のアイド 初期の傀儡的女性で、遊女の性格も兼ねた。ここでい 『遊女記』と深い関係があるのではないだろうか。 「施朱傅粉、 『傀儡子』があるが、 江戸時代、 『萬葉集』の中で使われている「女性」に 唱歌淫楽、 の意である。 普通の女子については 都賀庭鐘『古今奇談・繁野話』 その発想および題名、 そこには「女性傀儡」の姿や生 (売春婦) その他、 以求妖媚。……亟雖逢行人振 要するに、 は、 これと類別されて使 それぞれ の代名詞と見るのが 明代の「杜十娘怒沈 これらは、 「比女」「姫 出典は、 「淫乱な浮 にあ 異性 大江 う お

歌っ この種の歌会は、 0 関係を前提とした一般的な交際の場を提供するものであったのであ 最初は、 当時よく行われた たり、 嬥歌の会は本来一 踊りを踊ったりしたものであった。「嬥歌」という言葉 中国の 日本の奈良時代には 『昭明文選』の 「嬥歌の会」 種の宗教的行事で、 は、 「魏都賦」 たぶんこの種の非婚姻性の性 「性の場所」に変化していた。 に見られる。 男女が巡り会い、 しかし、 歌を

> して、 これは「人交我妻、 『万葉集』 遊仙窟』 №一七五九)」には、 これらは、 歌中にある「かがふ」 「妻」とは、 我が妻に、 めぬ行事ぞ、今日のみは、 娘子壯士の、 鷲の住む、 当時の広範かつ生彩ある生活材料を提供してくれるのである。 中にある「数迴相接」、「言問へ」は 巻九にある「筑波嶺に登りて、 私たちが漢文伝奇『浦島子伝』 すなわち「娘子」のたぐいの遊女である。 人も言問へ、 筑波の山の、 行き集ひ、 我交他妻」という一幅の春画であり、 当時の惑乱した性行為が記録されてい は「乱婚」、「まじはらむ」は中国唐人伝奇 この山を、うしはく神の、昔より、 かがふ嬥歌に、 裳羽服津の、 めぐしもな見そ、事も咎むな。 嬥歌会を為る日に作る歌 その津の上に、 の主題を解釈するに際 人妻に、我も交はらむ 「求婚」 の意である。 率ひて、 禁

### 、主題の判定

である男性と、「神霊の変体」である女性との婚姻 たとき、これらの けて拡大、発展していった、 ずしも本当の意味における の意義を喪失する。 の 範疇」を確認するという意味からいって、 「人」が 「神話」 「神話」そのものも次第に本来の「神話」として ほとんどすべての「神婚説話」 の中で主導的地位を占め、 その延長線上にある作品である。 「神話」 ではなく、 「神婚説話 自己の意志を主張し 「神話」 は、 が外界に これを一つ 「俗世の人 はかなら 向

現と比較していうのである)。 いるといってもよいであろう(これは、神話に見られる曲折的な表社会の生活形態を直接的に表現する形式になってゆくことを表しての種の表向きには「神話」に似た作品が、現世の人々の情感と世俗の婚姻のスタイルと仮定するならば――を描いている。これは、この婚姻のスタイルと仮定するならば――を描いている。これは、こ

社会における男女の関係に新たなる内容が加わるにつれて、女性主 はいる。しかし、時代が下るにしたがって、彼女がもともと持って 体」という姿で登場し、 のような時代に形成された「説話」では、 ういった変化は、 人公は、 いた「人」と「神」との橋渡し的役割は、その色彩が薄れてくる。 からいえば、この種の説話は 活し対話を交わせる空間を創造したいと望んだのである。この意味 求める人類の願望にある。つまり、 人間と神霊との間に、 「神婚説話」の基本的意義は、「人」と「神」との間に相互交流を 時代が進むにつれて、社会生活の内容はいっそう豊富になり、 世俗化されたその本質はますます顕著になる。 次第に人間の男女の交情の場における役柄としての色彩を 必然的に各種の神話や伝説に影響していった。こ 互いに互いを受け入れ、 形式上なお神のごとき霊力をちらつかせて 「神話」の痕跡を留めているといえる。 人神結婚という形式を通して、 女性はやはり神霊の かつ、 むつまじく生 「変 Z

られる。屈原の『九歌』にある「湘夫人」から、曹子建の『洛神このような転化の痕跡は、中国の上古における賦体文学作品に見

表現に向かう心理状態は、 と「世俗の世界」の二重表現から、 情欲がすでに浸透しているのであるが)。こういった「神話の世界 潜在する「リビドー」が明確に表れている 精彩相授、 をはっきりと感じとるであろう。また、この「神女」の が、 れているといえるであろう。 に神女と逢う情景は、 そっている。 先に述べた「神婚」の基本的目標を超越して、人間本来の情欲をそ る。 であり、「神」や 係がある。これらの作品を「神女文学チェーン」と呼ぶことができ 賦 に対するものではなくて)恋慕や情愛がますます多く書き表され るであろう。 人と神との交流願望が仮託されており、 「神婚」の本質との平衡は失われ、 それを読む者は、 までは、 しかし、 志態横出、 これらは、民間伝承の「神婚伝説」を賦体化したもの 著名な宋玉の『神女賦』中、「我」 作品にはかえって世俗の「美女」に対する(「神女」 すべて妖艶な絶世の美人 「神女」の世界を現出し、 不可勝記」などのさまざまな媚態の描写によ 「我」の巫山の女神に対する抑えがたい情感 表面的にはまだ「神婚」の形式を保ってい 宋玉の『高唐賦』にきわめて典型的に表 「世俗の世界」に重きを置いた 作品中には人の心の奥底に (神女) を中心としたもので、 宗教的祭祀と少なからぬ関 (実際、 華麗な幻想に満ちて が夜寝ているとき 作品には人間の 「目略微眄

其の上に獨り雲氣有り。岼く直ちに上り、忽ち容を改め、須臾昔者 楚の襄王、宋玉と雲夢の臺に遊ぶ。高唐の觀を望むに、

唐の客爲り。 何をか朝雲と謂ふと。 の間に、 陽臺の下にありと。 王因て之を幸す。去るとき辭して曰く、 りて晝寢ね、 氣ぞやと、 に在り。 變化して窮まり無し。 玉對へて曰く、 旦には朝雲と爲り、 夢に一婦人を見る。 君高唐に遊ぶと聞く。 玉曰く、昔者、 所謂朝雲といふ者なりと。 王 暮れには行雨と爲り、 曰く、 玉に問ひて曰く、 願はくは枕席を薦めんと。 先王嘗て高唐に遊び、 妾は巫山の陽、 妾は巫山の女なり、 此れ何 王曰、 朝々暮々、 高丘の 怠 の

後に魏晋の志怪に影響したが、 中国上古の の男女間の暫時的 しかし、 態と完全に一体化しているのである。 |神女」ではなく「仙女」である。ここではすでに世俗の情愛の形 ここに展開されるのも、 実質的にはすでに完全なる世俗社会の艶情 「神婚伝説」の発展ルートであろう。こういった変容は、 「性関係」 やはり「人」と 魏晋の志怪に現れる女性は、 が表されている。 「神」との婚姻であるが これはおそらく -非婚姻関係 すでに

これは、 はその創作において、 識の芸術的虚構から意識的な芸術的虚構へと転向していった。 同時にまた、 女二人の主人公をのみ設定し、 浦島子伝』 この伝奇が の作者は、 その他の神話や伝説の材料をも吸収し、 『日本書紀』 伝説の伝統に照らし合わせながら、やはり男 神話や伝説の表現形式を踏襲しつつ、 女性の主人公も亀の変体としている。 の 「浦島伝説」を基本的構想とし、 作品の発想と 無意 作者

していることを意味している。

離れ、 健、 奇を超越した新しい性格を持っている。 を垂れる漁師を「蓬萊仙宮」に連れ込み、「共入玉房」し、 方」「延齢之術」などの術を施す。 を反映するものである。 しかし、それにもかかわらず、 ほしいままにそれを楽しむが、 「故郷」 に帰る。 これらはすべて『遊女記』に類似する現実 伝奇中の男女の主人公は神話や伝 男性主人公浦島子は、 最後には「志成高尚」、 女性主人公亀姫は、 得仙 「駐老之 釣り糸 玉房を 因

験に基づいた新たな芸術的虚構が用いられており、 の題材や形式を採用しつつも、 新しい文学様式で真の「人間の諸相」を表した最初の作品であると 定されるからである。 たものではあるが、 に施された芸術的虚構と、そこに融合された の社会的内容は、 の叙述から脱却しているからである。 『浦島子伝』を「伝奇」とし、「伝説」としないのは、 般的にいって、 うことができよう。 「性」は古代文学の展開する軸である。 当時の社会生活に存在した特殊な男女関係である。 当然、これは当時の社会生活の実状によって決 したがって、 これらの題材にすでに現実の生活経 『浦島子伝』 このような芸術的虚構の第 性 はやはり、 単なる「異事 は、 それが民間 比較的偏っ この作品 一つの

- 版 典』「うらしま」の項(高木敏雄)による。三省堂刊 明治四一年(1) 引用文は、近代における日本最初の百科辞典『日本百科大辞
- 湾商務印書館刊 一九八六年版(2) 引用文は、『文淵閣四庫全書』「子部・小説家類」によった。台
- (4) 『群書類從』「文筆部」巻第百三十六。吉田兼好は『徒然草』第der Sängerkrieg auf der Wartburg(タンホイザーとヴァルトブル廷劇場にて上演、一八六一年、パリでの上演の際にはバレーが加廷劇場にて上演、一八六一年、パリでの上演の際にはバレーが加廷劇場にて上演、一八六一年、パリでの上演の際にはバレーが加廷劇場にて上演、一八六一年、パリでの上演の際にはバレーが加近劇場にである。この題材でロマン的オペラ『Tannhäuser und
- べているが、おそらくこれは正確を欠いているかと思われる。百七十三段に、本文は小野小町の生涯を記録したものであると述(4) 『群書類從』「文筆部」巻第百三十六。吉田兼好は『徒然草』第
- (5) 『群書類從』「文筆部」巻第百三十五
- 集英社刊 昭和四九年版(7)『高唐賦』の日本語訳は『全釈漢文大系』巻二十七によった。

## 第四節 媒体の研究

当然、現代に生きる私たちは、伝奇の作者に代わってこの問題に仰精霊の変異に仮託する方法を採ったのであろうか。作者はなぜそれをそのまま叙述するという写実的方法を採らず、神作圏はなぜそれをそのまま叙述するという写実的方法を採らず、神の情には、の主題を解釈するにあたっては――これが遊女を描い

る。

《明代に生きる私たちは、伝奇の作者に代わってこの問題に当然、現代に生きる私たちは、伝奇の作者に代別の文人創作の原始的痕跡を残し、一方では中国古代文門浦島子伝』に発展する際に用いられた「超現実」的な表現方法は、当然、現代に生きる私たちは、伝奇の作者に代わってこの問題に当然、現代に生きる私たちは、伝奇の作者に代わってこの問題に

ここでいう「媒介作用」とは、文化史学の概念である。文化の発達過程においては、ときとして異質の文化の受容という状況が発生する。このような「受容」は、必ず一定の条件下において発生する。このような「受容」は、必ず一定の条件下において発生する。 は、を「媒体」と呼ぶ。『浦体」を「媒体」と呼び、それらの作用を「媒介作用」と呼ぶ。『浦島子伝』についていえば、中国文化の「媒体」は、おそらく多元的で、それらは各々の「媒体作用」を通して、この伝奇の形成過程にで、それらは各々の「媒体作用」を通して、この伝奇の形成過程に浸透していったのであろう。

劉晨阮璧入二天台,採藥、

遠不得返、

經二十三日、

遙望、山上

有

製技、

饑止體充、

欲下

Щ

以,杯取

水、

見山蕪菁

此近、人矣。 葉流下、

遂渡江、

出二大溪。

溪邊有二二女子、色甚美。

見

甚鮮妍、 噉

復有二一杯流下、

有:胡麻飯:焉。

乃相謂曰、

に、 5

#### 1 虚幻の美

の過渡期的形態である。唐人伝奇はすでに漸次成熟しはじめ、 が神話や伝説から抜け出て、成熟した文人創作に発展してゆく一つ この 神話」 うで、 れたものはわずか一片の「虚幻の美」である。このような技法は、 の関係を主題とした作品には、 が採られた。 た作品には、 による文言小説の先哨となっていた。こういった発展過程に登場し あたかも時代から時代へと継承される芸術上の規則となったかのよ 中 いったん終結すれば、 前述の高木敏雄氏は、 国の魏晋に現れた「志怪」や「志人」の作品は、 「虚幻の美」を描いた典型的な作品なのである。 の一つとしたが、この「説話」は、 唐代以降の作品も、 そのほとんどに神仙世界と現実世界を重ねて描く技法 模糊とした生存空間の中に置かれているし、 たとえば、魏晋志怪から唐人伝奇にいたるまで、 この虚構の 中国魏晋の ときとしてこの種の構想を踏襲している。 現実に生きる遊女と遊客の艶情が、 「神仙空間」 「劉阮説話」を世界三大 魏晋の「志怪」の中で、 も消滅する。 中国古代小説 その艶情 「神婚 文人 残さ 男女

> 歸思甚苦。 十日,求還、 飯 帳角懸鈴、 然如川田 曰:賀二汝婿來? 二人持、杯、 山羊脯、 識 上有:金銀,交錯、 女遂相示二歸路、 苦留半年。気候草木常是春時、 笑曰:劉阮二郎、 牛肉、 日 [來何晚 酒酣作樂、 甚美。 耶。 食畢行酒。 郷邑零落已七世矣。 因邀還」家。 夜後各就二一帳宿。 各有二數侍婢 捉向 杯 俄有1,群女1持1,桃子1笑 求。 西壁東壁各有 使令。 百鳥啼鳴、 劉阮驚、二女遂忻 婉態殊絶。 其饌有:胡麻 更懷郷 至 =

にも、 流れの違いによって神仙世界の超現実性を作り出し、 世界の時間の仕組みが現実世界と異なることを表している。 たものとした。 主題をほのめかし、作品を仙女 のである。文中、「酒酣作楽、 持つ神秘性を増長させている。『浦島子伝』の第二テキストの結尾 人間界の艶情を、 作者は伝説に基づいて、 これは、魏晋六朝時代の「志怪」によく見られる手法で、 このような表現方法が用いられている。 結尾には、「苦留半年…… 神仙界のベールの中で、 さらに一つの特殊な生存空間 夜後各就一帳宿、 (神話中の神女ではない) に仮託し 郷邑零落已七世矣」とあ 思いのままに進展させた 婉態殊絶」と述べ 虚幻の空間 を創造し、 時間 神仙 0

は已に恨む蓬山の遠きを、 唐の李商隠は、 彼の 自らを「劉晨」 『無題』 この志怪の主題にはっきり気がついていた。 という詩の中で、 にたとえているのである。 更に隔つ蓬山一萬重」 恋人に対する恋慕の情を表す際 その詩 とある。 には、 この だか 劉

郎 でもある。 は、つまり、 「劉晨」のことであり、 また、 李商隠自身のこと

根碩説話」があり、全文は次のようである。 味深い。署名によれば、 私の手元にもう一つの魏晋志怪があるが、これがまたたいへん興 陶潜編纂の『後捜神記』で、 巻一に「袁相

根等、 潜去、 帳然而巳。 但有殼如蟬殼蛻也。 如蓮花、一重去一重、復至五盖、中有小青鳥飛去。 屋、二女子住其中、年皆十五六、容色甚美、 徑有山穴如門、豁然而過、既入内、 壁立、名曰赤城、上有水流、下廣狹如匹布、 會稽剡縣民汞相根碩二人獵、經深山重嶺甚多、見一群山羊六七 一名潔玉、見二人至、忻然云、早望汝來。遂爲室家。 云復有得壻者往慶之。曳履於絶巖上行、 遂之、經一石橋甚狹而峻羊去、根等亦隨渡向絶崖、 語曰、慎勿開也。於是乃歸。 後根於田中耕、 路二女、追還已知。乃謂曰、自可去。乃以一腕囊與 家依常餉之、見在田中不動、 甚平做、 後出行、 琅琅然。二人思歸 著靑衣。 一名瑩珠 家人開視其囊。 草木皆香。 剡人謂之瀑布。 根還知此、 忽二女出 就視、 崖正赤 有一小 羊

ど、 る。 驚くべきことに、この作品の発想、 ほとんどすべてにわたって『劉阮説話』に酷似しているのであ 構造、 プロットの発展過程な

神仙世界の「虚幻の美」を用いて人間社会の艶情を表現するとい

こで、注意しなければならないことは、 先駆であろう。 うな発想は、おそらく魏晋志怪の艶情作品に見られる芸術的思惟の い世界がたちまちのうちに音もなく消え失せることである。このよ して瞑く、忽ち処を知らず」のように、 そして、読者を恍惚の世界へと導いて、人と神とが対話する「虚 の中の「我」と神女の別離の耐え難い悲しみの心態を表現する。 幻」にして「華麗」な空間に入らせる。また、その結尾には、作品 女の世界を構築し、絢爛豪華な筆致によって神女の美貌を描写し、 でに「神女文学チェーン」について述べた。 うことは、おそらく、魏晋志怪の作者たちにとって一般的な芸術思 ーン」に属する「賦」は、 は賦体文学中にあったようである。 惟方式であったのであろう。このような芸術的発想は、さらに古く そのほとんどが豊富な想像力によって神 前述の「主題の研究」には、す その結尾において、 宋玉の およそこの「文学チェ 『神女賦』「闇然と 輝かし 2

まず『遊仙窟』を最初に挙げなければならないであろう。 この種の「虚幻の美」を創造したもっとも代表的な唐人伝奇には、

の遊女遊びを、恍惚として魅惑的な仙界の幻影に描き出している。 で「神女」と巡り会い、男女の情事を極める。 れを「青壁万尋之下、碧潭千仞之上」に設定した。一人の男がここ 作者張文成は、全体の芸術的構成に一つの神仙世界を作り上げ、そ 『遊仙窟』は七世紀の中後期 (唐代前期) 文人創作の伝奇である。 伝奇は、唐代士大夫

の規模を持つので、ここでは本文を引用することは避ける)。え、その所在もわからなくなる(この伝奇はすでに一つの中編ほどき悲しみ、宝物を贈る。男が人間界に帰ると、仙窟は跡形もなく消夜が明けて鳥が鳴き出すと、男は遊び尽きてそこを去る。神女は嘆

いる。

いる。

の伝奇は、「劉阮志怪」などと、間違いなく同一の構想系統に
また、この虚構の特殊空間の消滅を物語すべてのエピローグとして
表現されている。作者は、男女の艶情を虚幻の空間に置き、最後は、
表現されている。作者は、男女の艶情を虚幻の空間に置き、最後は、

であろう。の芸術的艶情表現の基本的軌跡を次のように整理することができるの芸術的艶情表現の基本的軌跡を次のように整理することができるここで、「劉晨阮璧志怪」から『遊仙窟』までをまとめ、この種

思郷 男性 登場 男性 難捨 仙女 難分 出現 男性 誘惑 帰郷 男性 消失 仙境 共入 仙境 思念 作楽 恣情 愁帳と

上述の十場面に照らし合わせてプロットを構成し、本来ならば人間たものである。作者は、神話や伝説を踏襲するという基礎に立脚し、『浦島子伝』の全体的な構想は、このような軌跡をたどって発展し

となる。 に帰し、仙境は消失、残されたのはただ一片の「虚幻の美」ばかり事の成就の後には、また伝統的手法によって、男性主人公を人間界界における男女の艶情を、虚幻の神仙世界に展開させたのである。

おける漢文文学史上、同一系統の「艶情芸術」であるといえる。志怪」「袁根志怪」および唐人伝奇『遊仙窟』などは、東アジアにこの意味からいって、日本伝奇『浦島子伝』と、中国魏晋「劉阮

### 2、遊仙の真義

い。

『浦島子伝』の芸術的表現を、『遊仙窟』のような「艶情芸術」と
の奈良文学への広範な影響、特に「萬葉和歌」への影響に等し
まで、密接な関係が存在しているようである。この関係は、『遊仙
まで、密接な関係が存在しているようである。この関係は、『遊仙
まで、密接な関係が存在しているようである。この関係は、『遊仙
まで、密接な関係が存在しているようである。この関係は、『遊仙
まで、密接な関係が存在しているようである。この関係は、『遊仙
まで、密接な関係が存在しているようである。この関係は、『遊仙

 『遊仙窟』は、七世紀後半に日本に伝わり、奈良朝およびその後の で、「醍醐寺本」と呼ばれている。巻末には、宗算の模写 後伏見天皇の正安二年(一三○○年)の写本に基づいて新たに抄録 意』のうち、もっとも古いテキストは、京都醍醐寺三宝院所蔵の康 窟」のうち、もっとも古いテキストは、京都醍醐寺三宝院所蔵の康 (4)

紀の初めにはすでに日本の宮廷内で読まれていたことになる。 君主であった。もし、英房の記録が本当なら、『遊仙窟』は、 皇は、八〇九年から八二三年に在位した、特に漢文化の教養豊かな し、文学発生学の立場から考察すれば、これ以前の奈良朝文学への 木古島明神の『遊仙窟』伝授の伝聞に関しての記述がある。嵯峨天 より撰んで『遊仙窟』を得たり」とある。また、この「跋文」にも(5) 窟』の写本に「跋文」がある。「跋文」には、「嵯峨天皇、書巻の中 現存するものの中に、文保三年(一三一九年)文章生英房の『遊仙 四月―九四六年九月)、木古島明神の神主から『遊仙窟』の読み方 『遊仙窟』の影響はきわめて重要である。 から中期の『遊仙窟』伝授の神秘性を多く物語っている。これ以前 を伝授されたことの顚末が記されている。この記載は、平安の初期 した奥書があり、中納言大江惟時が東宮学士在官のとき(九四四年 世紀前にも、『遊仙窟』はすでに宮廷において伝えられていた。 しか 九世

早い。その作品の中に『遊仙窟』の影が見られるのである。当然 に世を去っているが、これは嵯峨天皇在位期と比べて、約百年近く 使われたものである。山上憶良は、 にだに直せず」という言葉がある。この言葉は『遊仙窟』本文から 国の文献が多種引用されており、その中に「九泉の下の人は、一錢 『萬葉集』中『遊仙窟』 『萬葉集』巻五に、山上憶良の「沈痾自哀文」がある。ここには中 のプロットをもって和歌の境地を構築した 聖武天皇天平五年(七三三年)

> 伴宿禰家持 窟』のプロットをその中に溶け込ませ、 のは、ただ山上憶良という歌人のみではない。巻四には、「更に大 坂上大娘に贈る歌十五首」があり、これらは 独自の和歌の境地を創造し 『遊仙

第一首(No七四一) 『遊仙窟』 たものである。以下にそれを挙げる。

夢の逢ひは

おどろきて 苦しかりけり

搔き探れども

手にも触れねば

第四首 (No七四四) 「遊仙窟

屋戸開けて設けて に向かはむ。

今宵戸を閉すことなかれ、

夢裏渠が邊

夕さらば

我待たむ

夢に相見に

來むといふ人を

第十五首(№七五五

「遊仙窟

夜のほどる

出でつつ來らく

腹穿がつこと割くに似たり。 燒くが如く、 まだ曽て炭を飲まねども、腸熱きこと 刃を呑むと憶はねども、

なれば我が胸

度まねく

にして手を空しくす。心中悵快にして 少時にして坐睡すれば、 を見る。驚き覚めて之を攬れば、 則ち夢に十娘

また何ぞ論ずべけんや。

62

間

の関係は、

反論の余地なく論証できるのである。

### 切り焼くごとし

られている。 若干のプロットや語句も、 さふしさ」(№二九一四)の中にも見られる。この他、 然にして手を空しくす」の一節は、 陳思歌」「愛しと思ふ、我妹を、夢に見て、起きて探るに、なきが れている。 上述の『遊仙窟』のプロットは、その他の和歌の中にも組み込ま 例えば、「夢に十娘を見る。 直接、 『萬葉集』の漢文「歌序」に用 また、『萬葉集』巻十二「寄物 驚き覚めて之を攬れば、 『遊仙窟』の 忽

紅桃灼々……、 翠柳依々……。(№三九七六)

使君勿作苦念、空費精神(M四〇一五)

(使君、勿、苦念を作して、空しく精神を費やすこと)

夫乞水得酒、從來能口(M四一三一)

(夫水を乞ひて酒を得るは、 從來能き口なり)

を与えていたことを証明しているのである。このような文化環境の(~) られていたことばかりでなく、古代初期文学の創作に事実上の影響 これらすべては、『遊仙窟』が、奈良時代の知識階級の間に伝え

った。 中で、『浦島子伝』の作者が、『遊仙窟』の芸術的構想に啓示を受け にもまだ『遊仙窟』を模倣した痕跡が見られ、これら二つの作品の 伝説という基礎の上に伝奇を創作したことは十分に自然なことであ まして、『浦島子伝』のさまざまな場面の描写には、 その他

> 1 遊女の美貌の記載

浦島子傳

『遊仙窟』

閑、 袂而失魂;素質之 玉顔之艷、 西施掩面而無 南威障

> 華容婀娜として、天上にも儔無く。 體逶迄として人間に疋少し……靨は織

玉

色。 眉如初月出於

> 娥の月に奔りて來たるが如し。 女の星を留めて去るかと疑ひ、

眉は姮

蛾眉山、 靨似落星

流於天漢水。

2 「仙宮」の門前にいたる情景

神女與嶋子提携到

停歇せんと欲す……娘は宅にはいつて、 張生と娘は一緒に宅前に至つて、片時

立於門外。神女先

蓬萊宮、而令嶋子

遂に張生を門側の草亭の中に止め、

良

久しくて乃ち出づ。

共入仙宫。

入告於父母、

而後

3 華麗な遊女の寝室の記載

嶋子與神女共入玉 薰風吹寶帳而

屛風十二扇、

画幛三五張あり、

兩頭に

遂に少府を引いて十娘の臥處に向ふ。

蹇而翠嵐卷筵、 羅帷添香、翡翠簾 芙

相隨つて屋裏に入れば、縦横羅綺を照 綵幔を安んじ、四角に香囊を垂る……

履に生ず。

らす、蓮花は鏡臺より起り、翡翠は金

蓉帳開而素月射幌

## 4 男女二人の主人公の別れの情景の記載

欲來仙室、 吾暫歸舊里、 眠久欲覺、 淚浸新房。 魂浮故 (神女) 即又 願 又 看る……十娘報ゆるに雙履を以てし、 遂に則ち衣を被りて対坐し泣淚して相 薄媚の狂鷄、三更に曉を唱はんとは、 手中の扇を贈り。

なものであるとするならば、『遊仙窟』 もし、『遊仙窟』の 送玉匣、裹以五彩 『萬葉集』に対する影響が、まだなお断片的 の『浦島子伝』への影響は、

態を持つことを指す――であるといえる。それは、日本古代文学中 もっとも早く中国文学を模倣の対象とした「翻案作品」であるとい

構想、

主題、プロットおよび言語表現など総合的影響形

### 3 蓬萊の誘惑

えるかも知れない。

常に魅惑的な神秘の場所である。ただし、それは地名というよりも むしろ特殊な文化概念と見るのが妥当であろう。 「蓬萊」としている。 『浦島子伝』に登場する男女の主人公は、その主な活動の舞台を 中国古代文化においては、「蓬萊」 は一つの非

解し、それらを効果的に運用していることに関しては、現代の研究 考えられる。日本の伝奇『浦島子伝』が、この三つの意味をよく理 「蓬萊」というこの特殊な文化概念は、三つの意味を含んでいると

者を驚かせるに足る。

のような記載がある。 一つの地名としての「蓬萊」は、 第一の概念は、すなわち、「蓬萊伝説」からきた神仙思想である。 すでに相当の神秘性を持っていた。『史記・封禅書』には、 中国の古文献に初めて登場したと 次

ば、 だれもゆきつくことはできなかった。(8) そこまで行ってみると三神山はかえって水の下にあり、それを あるもの、とりけものまで白一色で、 のぞきこむと、きまって風が船をひいてはなしてしまい、結局、 くっている。そこまでゆかぬうちに遠く望めば雲のようであり、 にはもろもろの仙人たちもおれば、 蓬萊、方丈、瀛州という三つの神仙は、……言いつたえによれ 渤海のなかにあって、さほど遠いところではない……そこ 不死の薬もあって、そこに 黄金と白銀とで宮殿をつ

0 いう地名や事物は、 て濃厚な宗教的意識形態である。その後の文化に現れた「蓬萊」と 想を体現化したものである。 る幻想の世界でしかない。ここでの「蓬萊」は、「至福」の神仙思 人に限りない誘惑を覚えさせたであろうが、しかし、これは永遠な でできた宮殿があり、また、不死の薬がある。この意味では多くの ここにおける「蓬萊」は神仙たちの居住地であり、黄金と白銀と 「至福」の生活への希求が表されている。『浦島子伝』(9) ほとんどすべてこういった神仙思想、 これは、 漢民族の文化的特色がきわめ が、神仙 およびそ

択であったといえるであろう。く舞台を「蓬萊仙宮」に設定したのは、おそらくもっとも的確な選世界と現実世界の二重の描写方法を採用し、プロットの展開してゆ

第二の概念は、これが暗示する「亀崇拝」の意識である。漢民族における「亀崇拝」の心態については、すでに「ルーツの研究」で登場するのは、この「亀崇拝」が潜在した痕跡である。このような音仰心理が、作者に、「蓬萊」という文化概念の暗示するものを受け入れさせ、物語の展開する舞台をも、この神秘的な神仙世界に留け入れさせ、物語の展開する舞台をも、この神秘的な神仙世界に留け入れさせ、物語の展開する舞台をも、この神秘的な神仙世界に留け入れさせ、物語の機能については、すでに「ルーツの研究」でにおける「亀崇拝」の意識である。漢民族第二の概念は、これが暗示する「亀崇拝」の意識である。漢民族

|列子・湯問篇|| 曰く、

ところの人は、皆仙聖の種にして、……。(蓬萊)の上の台観は皆金玉、其の上の禽獸は皆純縞……居る

而るに、この山の根は、連著する所なく、常に潮波に隨つて、

上下し往還して……。

(帝)禺彊に命じ、巨鰲十五をして、首を擧て之を載き……。 <sup>(12)</sup>

会わせ、俗世の人間の艶劇を演出したのである。の日本の文人は、「蓬萊の靈龜」の変体を、巧妙にこの世に二人との日本の文人は、「蓬萊の靈龜」の変体を、巧妙にこの世に二人とこのように、霊亀たちは蓬萊山の下に集まってきた。七、八世紀

ここに登場する「巨鰲」は、『列子』と同時代の『玄中記』中

テムがつなぎ合わせられ、 理もまた無意識のうちに相互に浸透し、 である。 などは、 である女性主人公は、 つである。このような意味からいって、『浦島子伝』に設定された(エト) る。夏氏や周氏にあった「亀崇拝」は、 していった。「龍崇拝」は、このような一種の共同認知の心態であ 各氏族さまざまである。 「巨龜」と呼ばれるものである。 蓬萊仙宮」は、 古代漢族のトーテムや祖先崇拝は、 すべて古代意識における崇拝の対象であり、実際には同義 後世の習俗にある「龍宮」であろう。 すなわち、「龍女」である。 氏族の発展と融合により、 具体的なものから幻想的なものへと変化 中国文化史上の「鰲」「龜」 各氏族本来の生彩あるトー 「龍崇拝」の前期形態の一 氏族を単位としており、 信仰と崇拝の心 亀 の変体 龍

して新たに創作する際に、 江戸時代のさまざまな文学形式では、 め の情愛の渇望を、 丹波の人水江浦島子入海龍宮、 佚してしまった古文献 いくぶん受けているのかも知れない。 海龍宮」としているといえるのかも知れない。 「蓬萊仙宮」を指す。 したがって、『釋日本紀』巻十二に引かれた、日本ではすでに散 その後また龍宮に帰ってゆく。 龍宮の女に変え、 これはまた、 『天書』 その多くの作品におい 第八「(雄略天皇) 得神仙」 唐人伝奇『柳毅伝』 あるいはこういった関係から、 その女は、 『浦島子伝』の故事を内容と 『柳毅伝』では、 中の「海龍宮」は、 人間界に来て夫を求 以下に具体的な作 廿二年秋七月、 7 「蓬萊宮」を 俗世の女性 の影響も 当然

| 品名を挙げてみる。       |                  |
|-----------------|------------------|
| 龍宮曽我物語(黒本)      | 作・挿し絵 富川房信       |
|                 | 安永三(一七七四)年版      |
| 浦 山 太郎兵衛        | 作窪田春滿            |
| 龍宮巻(黄表紙)        | 挿し絵 北尾門人三二郎      |
|                 | 天明五(一七八五)年版      |
| 龍宮洗濯噺芋蛸の由来(黄表紙) | 作・挿し絵 勝春朗        |
| 浦島太郎            | 作・挿し絵 山東京伝       |
| 龍宮羶鉢本(黄表紙)      | 寛政五(一七九三)年版      |
| 青海波龍宮(黄表紙)      | 作・挿し絵 十返舎一九      |
|                 | 寛政八(一七九六)年版      |
| 龍宮苦海玉手箱(黄表紙)    | 作・挿し絵 曲亭馬琴       |
|                 | 寛政十(一七九八)年版      |
| 龍都朧夜話(読本)       | 大道寺宣布撰           |
|                 | 明和七(一七七〇)年刊      |
| 繪本龍宮遊(繪本)       | 寛政年間(一七八九—一八〇〇)版 |
| 龍宮入り浦島(摺物)      |                  |

一種 挿し絵 葛飾辰齋 文化年間(一八三〇―一八四五)版一種 挿し絵 角屋北漢 天保年間(一八三〇―一八四五)版一種 挿し絵 角屋北漢 天保年間(一八三〇―一八四五)版

よって明らかにすることができよう。 ある。隋唐以来の中国文学では、ときとして「蓬萊」を恋愛中の男 いる。 女の密会の象徴としている。これは、唐の李商隠の『無題』二首に 先祖信仰には、深層に溶け込んだ、真の意味での受容形態が表れて 「蓬萊」の第三の概念は、それが象徴する男女の恋愛のリビドーで 靑鳥 蓬山 蠟炬 春蚕 暁鏡に但だ愁う雲鬢の改まるを 東風は力無く百花残る 相見る時難く別るるも亦難し 死に到りて絲方に盡き 殷勤 爲めに探り看よ 此より去ること多路無し 應に覺ゆべし月光の寒きを 灰と成りて淚始めて乾く

著者は、

蓬萊山に関する、

中国古来の伝統的な「明意」をもって物

したがって、次のようにいうことができるであろう。

この小説の

える、というのである。
これは一種の恋愛詩である。このとき、李商隠は、玉陽の都霊観
これは一種の恋愛詩である。このとき、李商隠は、玉陽の都霊観
これは一種の恋愛詩である。このとき、李商隠は、玉陽の都霊観

来るとは是れ空言 去つて蹤を絶つ

夢に遠別を爲して啼けども喚び難く月は斜めなり 樓上 五更の鐘

書は成すを催されて墨未だ濃からず

蠟照 半ば籠む 金翡翠

麝薫 微に度る 繡芙蓉

劉郎は已に恨む 蓬山の遠きを

更に隔つ 蓬山 一萬重

されて使われている。

されて使われている。

されて使われている。

されて使われている。

が、小説の主題や内容にぴったりと符合

て特別な「暗意」を持つことがわかる。『浦島子伝』の中では、こ

の二つの詩から、唐代の詩歌にある「蓬萊」「蓬山」が往々にし

ここでの「蓬山」も、前出の詩と同様、恋人のいる場所を指す。

を一つの形の中で強調させ、統一させている。これは、日本の初期語を構成し、中国唐代文学の「暗意」をもって主題を暗示し、両者

小説が中国文学を融合する力である。

島子伝』と関係があると思われる。

島子伝』と関係があると思われる。

島子伝』と関係があると思われる。
このような飾り物は「島台(しまだい)」と呼ばれ、想像上の蓬萊山のような飾り物は「島台(しまだい)」と呼ばれ、想像上の蓬萊山のような飾り物は「島台(しまだい)」と呼ばれ、想像上の蓬萊山のような、「蓬萊」は、日本の伝統的習俗の中で、男女の恋愛

像力を表しているのである。 像力を表しているのである。 なが、ほとんど抵抗しがたい魅力を持っていたことは、作品の各所に「蓬萊文化」の色彩が濃厚であることでわかる。この文化現象は、 に「蓬萊文化」の色彩が濃厚であることでわかる。

### 4、玉手箱の謎

である。
が男性主人公を単独で昇天させ、永遠に彼の恋人と別離させる点べて「玉手箱」が登場する。読者を不思議に思わせるのは、この宝べて「玉手箱」が登場する。読者を不思議に思わせるのは、この宝前述の四つのテキストの中で、第二テキストからはその結尾にす

江戸時代の学者飯台簑笠翁の『燕石雑誌』には、『浦島子伝』の

『万葉集』「咏水江浦島子」の「玉手箱」同様の意味を持つ。(2)れている。前に引用した「袁相説話」では、別離に際して、女性はれている。前に引用した「袁相説話」では、別離に際して、女性はれたのはただ彼の身体のみとなった。この意味からいって、これは、「玉手箱」の原型が、中国魏晋志怪の「袁相説話」であると指摘さ「玉手箱」の原型が、中国魏晋志怪の「袁相説話」であると指摘さ

するものを実現させるための一つの道具である。(3) らめく文人創作である。 者は人の欲望と激情に満ちている。『浦島子伝』は、道教の炎のき 治国と人格の原則を説き、道教は現世での「極楽」を追求する。 社会のさらに広範な各階層に浸透していったのである。儒学の説は れたと同時に、 入れられたが、しかし、 その新しい統治体制を支える政治思想として貴族や知識階級に受け 世紀、古代日本では、 的な宝物の観念を継承しているが、実際には、 越した新しい宗教的観念――昇天と不死: しかし、『浦島子伝』の中の「玉手箱」は、 一方できわめて幻想的で享楽的な道教意識が、 律令制が形成されつつあり、中国の儒学は、 作品に登場する「玉手箱」 実際には、 日本の政治が儒学理論を取り入 ――を表している。七、 形式的にはこの伝統 懲罰という意味を超 は、 道教の追求 日本 八 後

「天仙」「地仙」とは、道教の観念の中でも仙人を類別する概念であ「我成天仙、生蓬萊之宮、子作地仙、遊于澄江波之上」。ここにいう第一テキストでは、亀女がその身の上を次のように話している。

る。 ないる。「内篇・論仙第二」に次のように書かれていいープに分類している。「内篇・論仙第二」に次のように書かれている。『抱朴子』では、仙人になった方法によって、神仙を三つのグ

地仙;下士先死后脱、謂之尸解仙。按《仙經》云、上士挙形升虚、謂之天仙;中士游于名山、謂之

ジックに完全に符合するものである。 ストから、「昇天」という結末が表れるのであり、 こういった性質を持つ地仙なのである。そのため、 ただそれを使わないで人界に残っているというのである。 之」と書かれている。地仙は、「昇天」する能力を持ってはいるが 之法、若且欲留在世間者、 地 人或升天、或住地、要于俱長生、去留各従其所好耳。又服還丹金液 『抱朴子』「内篇・対俗第三」には、 についての主な内容が詳しく述べられている。そこには、 但服半剤而録其半。若后求升天、 仙人たちの「昇天」や「居住 これは道教の 伝奇の第二テキ 浦島子は 便尽服 仙

中から紫の煙が立ち昇ったとき、それとともに天に昇る。 意味なのである。 道家は「紫」を尊ぶから、「紫気東来」は福の神が降り来るという と呼び、 然道教的色彩の表れである。道教では、天帝の居住地を けた後、 第二テキストには「披玉匣見底、紫烟昇天」とある。玉手箱を開 煙が天に昇るが、では、 神仙の居住地を「紫宮」、 「紫烟」は「紫気」である。 なぜ「紫」であるのか。 浩渺の蒼穹を「紫微虚」と呼ぶ 浦島子は、 玉手箱 「紫微宮 これは当

風雲、 世での恒久の存在を追求することは、 れないが、 日本文学の創作に終始浸入しきれなかったといえるかもしれない。 であろう。また、このような文化の浸透があったからこそ、儒学は 本古代文学の創作に、 さにそれはこの哲理を現実化させる宝物である。道教的意識は、 目的である。 は確かに彼の恋人と未来永劫再び相まみえることはできないかも 第三テキストでは、 道を得て昇天し、昇天して永久に長らえる――である。 翩飛蒼天」とある。 しかし、 このような意義において玉手箱を理解するならば、 彼自身は永遠の存在を保証されたのである。 広範で多彩な想像空間を与えたといってよい 浦島子は玉手箱を開けた後、 これは、 道教的観念の一つの典型的手法 道教の哲理における究極的な 「芳闌之体率于 浦島子 日 ま 現 知

「丹石の煉」である。かれている。ここに表されているのは、きわめて標準的な道教のかれている。ここに表されているのは、きわめて標準的な道教の石髄、暮飲玉酒瓊漿。九光闌草駐老之方、百節菖蒲延齢之術」と描第一テキストでは、浦島子と亀女が玉房に入った後、「朝服金丹

な修練の方法を多く体現的に表している。

もう一つは「内気の煉」である。浦島子と女性主人公は、ける十分な修練を強調している。その一つは「丹石の煉」

であり、現世にお

道教はその「不死」という究極の境地にいたる過程に、

用いられる二大項目である。この伝奇が表しているのはまさにこの道教の「内気の煉」には多種の方法があって、気功や房術は常に

|内気」の中の「房中の術」である。

国の隋代の房中術の名著『洞玄子』 生の道とする観念をも表しているのである。 ここにはセックスの形態のみ描かれているのではなく、「性」を養 心之遊。 ある。「鴛衾撫玉體、 第四テキストの中では主人公の性関係について次のような描写が 舒卷之形、 偃伏之勢、 勒纖腰、 述燕婉、 普會於二儀之理、 から抄録したものである。 盡綢繆。 この部分はすべて、 魚比目之興、 俱合於五行之教\_ 鸞同

次にその二つを比較してみる。

第四テキスト

島子與神女共入玉房、 坐綺席、迥觴肝、撫 心定氣……鴛衾撫玉 體、勒纖腰、述燕婉、 盡綢繆。魚比目之興、

莫過房欲……其坐臥舒卷之形、偃伏夫天生萬物、唯人最貴。人之所上、『洞玄子』

其導者則得保寿命、其違者則陷于危之規、竝會二儀之理、俱合五行之數。開張之勢、側背前却之法、出入深淺

忽應驗齡也。 是可忘憂;不服仙藥 五行之教。無於二儀之理、

無勞萱草、

俱合於

偃伏之勢、

普會

ţ

即有利于凡人、

豈無傳于萬葉。

『洞玄子』は道教の著作であって、女性との特定の「性関係」を通

手箱」 子は、 萱草、 之術、 では、 でいういわゆる「坐臥舒卷之形」「偃伏開張之勢」などは、 そこで、宝物「玉手箱」の意味がはっきりとわかるのである。 易』の「一陰一陽謂之道、構精化生之為用」を引用している。 道教の哲理から「性」に規範を設けたもので、『玉房秘訣』は、『周 を守って初めて若さを保ち延命することができるのである。これは スの体位を指す。 奇の中で生き生きと描き出されているといえよう。 する不老不死と、 帝は女性との特別な「セックス」によって仙人になったのである。 知交接之道、 の専門書『素女経』には、「愛精養神、服食衆藥、可得長生;而不 えば、不死の道を得ることができないのである。房中術のもう一つ して長寿という目標を実現させることを主張したものである。 『玉房指要』には、「黄帝御女而登仙」とあるのである。つまり、 亀女との性関係を通して、最後に道を悟り仙人になり、「玉 是可忘憂;不服仙藥、 則不死之道也」とある。これこそ『浦島子伝』のいう「無祭 男女の性交は、陰陽相生というように、交わりの決まりに違 の紫の煙を通して、仙界へと送られるのである。道教の追求 雖服藥無益也。男女相成、猶天地相生也……故得陰陽 それが持つ幻想的な雰囲気は、この日本最古の伝 しかし、 各種の体位は「二儀之理」「五行之教」 忽應驗齡」の意味である。だから、 セック ここ 浦島 道教 黄

#### 注

- である。 種の文学様式でもよく、また、当然一つの文学思潮でもよいわけ(1) ここでいう「特定の個体」とは、一つの文学作品でもよく、一
- (2) 「媒体」は、形式上、化学反応における「触媒(カタリシス)」 その中の文化的要素をもとの形態に還元するのである。 その中の文化的要素をもとの形態に還元するのである。 その中の文化的要素をもとの形態に還元するのである。 保体」は異なる文化の融合に、促進という作用を果たすもので、媒体自体もこの融合の過程に、促進という作用を果たすもので、媒体自体もこの融合の過程に、促進という作用を果たすものである。 化学反 に似ているが、実際には、それらの役割は同じではない。化学反 に似ているが、実際には、それらの役割は同じではない。化学反 に似ているが、実際には、それらの役割は同じではない。化学反応における「触媒(カタリシス)」
- 本で発刊した。序文は魯迅による。北新書局版た。清末になって初めて楊守敬の『日本訪書志』にその書名が載た。清末になって初めて楊守敬の『日本訪書志』にその書名が載た。清末になって初めて楊守敬の『日本訪書志』にその書名が載
- 的長いため、ここでは省略されている。行された。山田孝夫博士の解題。大僧都宗算の「奥書」は、比較る。このテキストは、昭和二年、古典保存会によって複製され刊(4)「醍醐寺本」『遊仙窟』は、現在国立京都博物館に保存されてい
- ストの原本は、戸川浜男氏旧蔵、現在慶應義塾大学図書館に保存5) 英房の「跋文」は、江戸時代前期の写本に見られる。このテキ

省略されている。 されている。習慣上、「慶大双注本」と呼ばれる。跋文は長いため、

- 明治書院刊 『遊仙窟』 昭和四 の日本語訳は、 一年版 八木澤元著 『遊仙窟全講』によった。
- 章に比較的多く論述した。 語』『宝物集』など。これは、 古文献にその記載がある。『和漢朗詠集』『新撰和漢朗詠集』『唐物 奈良・平安時代における『遊仙窟』の流布については、 湖南文芸出版社刊 拙著『中日古代文学関係史稿』 一九八七年版 第四
- 8 平凡社刊 昭和三三年版 訳文は、『中国古典文学全集』(野口定男他訳注本)によった。 器に食物を「山型」に盛って「蓬萊

9

日本の新年の慣習では、

- 二十五条、『守貞漫稿』第二十六など参照。 台」とする。『年中行事大成』巻一第十三条、 書院刊 『列子』は、『新釋漢文大系』によった。小林信明校注本 昭和六〇年版 『故実拾要』巻九第 明治
- 11 異なった類型を持ち、それぞれ鳥、 先龍……凡介者、生於庶龜」と述べられている。これは、 は ってさまざまな考証が加えられている。 たると、呉承恩が『西遊記』を著し、その第四十三回では「龍牛 をいうのである。後漢の王充が著した『論衡』の「龍虚篇」 …凡毛者、生於庶獸。介鱗生蛟龍……凡鱗者、生於庶魚。 「墜形訓」に「羽嘉生飛……凡羽者、 「龍」と「亀」 が魚鼈に属することがさらに強調されている。 常任淵水之中、明矣。常在淵水之中、 一の関係については、 獣、 漢代以来学者たちの手によ 生於庶鳥。 魚 西漢初期の『淮南子』で 亀からきていること 則魚鼈之類」とあ 毛犢生應龍:: 明代にい 「龍」が 介潭生

- 12 の形態を持ち、 『日本随筆大成』第一 九種各別」という観念が特に強調されている。「龍」は九種 その九番めが 二期第一九冊 「鼉」である。 弘文館刊 置 昭和五〇年版 は亀類に属する。
- <u>13</u> 作に詳しい。 部分を含む。 本稿でいう「道教」とは、 道教と日本文化の関係については、 広義の概念であり、 福永光司氏の著 道家の学説の一
- 14 は、 によった。「日本医学叢書活字本」 十世紀に丹波康頼が編纂した 本文に引用した『洞玄子』『玉房秘訣』『玉房指要』 Oriento 出版社刊 『医心方』巻二十八 一九九一年 『素女経 「房内」部

#### 結語

成された基本的特徴が表れているといえる。 体現化したものであって、ここには日本古代文学に新しい様式が形 史上、中日古代文化間の複雑にして微妙な関係を具体的かつ明確に 小説形成史上、最古の先行文学作品であるとともに、 系列の異文化受容時の変異が見られる。『浦島子伝』 濃厚であるが、伝説から伝奇にいたるまでには、 上述のように、 『浦島子伝』の形成過程には国際文化の色合い その内在機構に一 は、 東アジア文化 日本古代 が

Ų の形式とする。 その成立をおおよそ十世紀半ばとするが、 般に、日本文学史では、仮名による「物語」を古代小説の最初 物語文学の形成については、 『竹取物語』 いわゆる「物語」は、 を目安と

奇にも類似するところがあるのである。 ・で家でよって個性化されている。したがって、それは唐代の文人伝た「変文」とも異なり、そのほとんどすべての部分は作家の創作で、た「変文」とも異なり、そのほとんどすべての部分は作家の創作で、た「変文」とも異なり、そのほとんどすべての部分は作家の創作で、とい説話のテキストである。文体から見れば、日本古代物語文学は実際には「語り物」であって、虚構性を備えたストーリー・プロッ実際には「語り物」であって、虚構性を備えたストーリー・プロッ

中国古代小説の形成過程は、隋・唐の時代に次第に二つの系統に分かれていった。つまり、文人による伝奇と民間説話である。それ分かれていった。つまり、文人による伝奇と民間説話である。それの道をたどる。これは、日本文化がその受容過程にあって表出したの道をたどる。これは、日本文化がその受容過程にあって表出したの道をたどる。これは、日本文化がその受容過程にあって表出した古代漢文伝奇の「仮名文学化」がなしたきわめて積極的な成果であるといえるであろう。

語」形成の見解を次のように述べている。 江戸時代の国学者加納諸平は、その著書『竹取物語考』に、「物

正れはたいへん優れた見解である。また池田亀鑑博士は、岩波講を「日本文学」の書目解説で、「竹取物語は土肥經平の云ふやうに、を漢文又は準漢文体の文章で書かれて、それを読み聞かせたものの専門的課題である。しかし、それは古代漢文伝奇と仮名で書かれの専門的課題である。しかし、それは古代漢文伝奇と仮名で書かれた物語文学作品との関係を説明するものであろう。『浦島子伝』の日本文化史上、日本文学史上の位置と価値は、このような見地から日本文化史上、日本文学史上の位置と価値は、このような見地からの専門の課題である。また池田亀鑑博士は、岩波講で記することができるものと思われる。

指導を仰いだ。厚くお礼を申し上げたい。 である。日文研においては中西進教授に多方面に亘って温かいごである。日文研においては中西進教授に多方面に亘って温かいご「日中文化における神話から小説への軌跡について」という研究テ招聘頂き、同センターの客員教授として来日した。以来一年間、招聘頂き、同センターの客員教授として来日した。以来一年間、平成六年四月、私は(日本文部省)国際日本文化研究センターにご平成六年四月、私は(日本文部省)国際日本文化研究センターにご

史にいろいろご協力頂いた。併せて深く感謝の意を表す。 なお本稿の作成に際して、日本語の訂正などで、友人の丹羽香女