# 他界からの視線

ミリー そうよ――たぶんね。 生きている人たちって、よくわかっていないんでし よう―ね?

みんな、鍵のかかった小さな箱に閉じ込められてい る、みたいね。(S. Wilder, Our Town)

> れないと思っていた旅人が、ふたたび故郷に帰還するに似た感興を って、考え直してみるとどうであろうか。それは、もはや二度と戻 けれど、眼差しを反転させ、他界から戻ってくるその死者の身にな

古

東

哲

明

惹き起しはしないだろうか。

I 帰還するまなざし

永遠の旅人

そのような死者を、あるいは死者がそこからやってきた他界を、こ ちら〈この世の側から観る〉のが、通常の私たちの思考習慣である。 お盆習俗をはじめ、他界から戻ってくる死者伝承は数多い。

や食卓――に感じられるあの焦がれるような思い。 の胸は高鳴りはしないか? この自然ながら変哲もない悦び。 ベッドにもあなたの妻が待っていると仮定していただきたい。 であり、どの戸口にもあなたの子供たちが待っていると、どの よく知っていて親密であったすべてのもの――たとえばベッド 「ご自分が、旅から帰ってくると仮定していただきたい。 町かどを曲がり、近づき、家に到着する、そのとき、あなた そのうえで、人生がうちつづく旅だと、どの宿屋も自分の家

## 詩人とはそういうものだ」

(ミュッセ『散文作品集』プレイアード版、p.328)

面が、語られている。
く豊麗・豪奢な相貌を湛えて来襲する、その刹那の胸衝くような場ら変哲もなく思われていた故郷〔この世〕のことどもが、途方もなら変哲をなく思われていた故郷〔この世〕のほに、以前〔生前〕な

との、 の現前という仕方で予告され蠢動を始めていた当のものの〈存在〉 出す逆説として周知の事実〕。 健康な生を、 考の馴化や日々の生活への没頭が、 れ、「不在ゆえの現前」という仕方で最初の露出を始める〔病気が 忘却状態が、そこから離脱する彼方への旅 ては〈この世が在りこの私が生きて在る〉その〈存在の事実の神秘 在〉に気付けるだけの隔たりを欠く。 〔稀有・奇蹟・驚異を総称〕〉は、ことさらな覚醒を拒まれ続ける。 普段 直接触が実現 〔生存中〕、 別離が別れた相手の存在を、不在ゆえにこそかえって炙り 物や人はあまりに間近に在りすぎる。 (再生)。 そして帰郷 悦びは弾け飛ぶという算段である その黙過に拍車をかける。その ために物事の [他界からの帰還]。不在 (死去) を触媒にして破 〈存在〉、 その ひい 介存 思

### [いわゆる存在驚愕]。

しかしそれだけならば、一回かぎりの愉悦に終わる。

離脱し何処かへ往くこと(往相)と、その何処かから家郷へ帰還す ること(還相)とが、一体二重の裏表関係となった旅である。 方へ往くだけでも、 在りように重ねる。 る在処が、告げられる。 不断に発光させながら、 り返す心術が漏らされる。 後段では、 その一回きりの眼差しと愉悦の視界を、 また此方へ還るだけでも成り立たぬ旅。 常住を旅と心得る実存形式である。それは、 そしてこれを詩人〔生きながらの死人〕の この世の生存風景を眺め人や物に接し生き つまり、 帰還者の眼差し〔死者の眼〕 無限に繰 家郷を 彼 を

ある。 郷と観る、 郷となるからだ。 の旅においては、 なるとしても〕。極端にいえば、空間移動する必要すらない。 通常の空間移動としての旅とは、 往還一体の旅は、 往く道が戻り道で到着点が出発点へ連接する、そのような不断の その眼差し自体の同時往還性にこそ、常住の旅の真髄 もはや、 この世の何処に在ろうと、そこを異郷としかつ故 地表のいずれの場所もが、異郷であると同時に故 同じ地表上の故郷と異郷とを往き来する 単純に重ならない 「恰好の触媒に 常住

ければならないことになる。身はこの世に在りながら、眼差す定点〔異郷や故郷が書き込まれた地表〕から離脱した処に浮揚していなとすれば、常住の旅人のその眼差し自体は、不断にこの世の位相

露光する。 した位相〉 位相に置き続けるところに、常住の旅が実現する。〈この世を超脱 道』)といったとき、 〔魂といってよいか〕 らの視線〉 を他界というならば、 たとえば芭蕉が ではなかったろうか。 念頭に置かれてい を刻 刻、 「日々旅にして旅を栖とす」(『奥の細 一寸この世の生存圏から超脱した 永遠の旅人の視線は たのは、 そのような 〈他界から〉 〈他界

#### 仮死の精神史

るいは NDE 法 線を飛ばす観念の営みが、 の普通の意識の流れである。 H の工夫だと、 をめぐる慟哭や祈りや錯乱を和解する調合点を見出そうとする観念 〔葬式・死体・神話叙事・宗教説話はもとより、「観相念仏」などの瞑想 ように遠心的に構想された他界の威厳や荘厳性の内に、 (世のことはとてもかくても候(どうでもいいわ)。なう後世をたす 給 「迎講」などの宗教儀礼、 以下、 (せめて死後の世界では救ってください)」と謡いながら鼓打 他界Iと略記) (臨死体験) 他界観といえば、 それはいえるであろう。 など まずは念頭をよぎる。さまざまな媒体 浄土変相図や阿弥陀堂などの芸術作品 に連行されていくというのが、 〈この世ならぬ位相〉 を通して中空に描き出される この世を時空的に超越した彼方へ視 「生死無常の有様を思ふに、 を眺望し、 生死の去就 私たち 〈他界 その あ

> 他界観や、 観Ⅰと略記〕。 巫の祈念は、 他界をめぐる議論は概ね、 その典型である(『一言芳談』)。オーソドックスな この線ですすむ 以下、

界への視線〉が、意識の地平線を限る、 なす。そのような視線や解読格子は、 てしまう。 界への視線〉 しかしそこでは、 で織りあげられている。 はこの世ならぬ この世を起点に遠心的に飛翔していく 〈他一位相〉としての そのかぎり皮肉なことに、 この世の中にいて可能になる あるいは一切の解読格子を 〈他界〉を消 仓他 他

法は、 〔投影機〕 実はそうではない。 的断層の遥か彼方の異貌域に他界を設定しているように見えるが の世)と観られた次元(あの世) (源信 かぎり他界Ⅰは、 す映像が他界Iにすぎぬ〔NDEの場合も。 や戦慄を光源とする投影機が、遥か彼方の銀幕上に遠心的に描き出 たしかに、 〈内部〉 尋常な感動を越えた光景を観想したとしても、 『往生要集』)。 極り はこちら側に設営されているからだ。 浄 光が横溢するこの世ならぬ清浄華麗な他界を眺望する の論理や感情に染色されている。 他界を観る。 この世の知力や意志の裁量圏内に置かれ、 しかしそれがたとえ〈この世なら というのも、 〈観る〉 の間に断裂線が引かれ、 そのかぎり、 彼岸に他界像を投影する視座 たとえば「観想念仏 注 観ている次元 人間の祈りや慟哭 (2) 参照]。 この世の美と概 B その決定 ほどの この世 そ

0

陳腐なほどに類型的〔=この世的〕であることが、その傍証となろ流させてみせても、他界伝承が描き出す他界図が意味内実としては地獄模様・天国模様のいずれであれ、どれほど奇想天外な外観を奔念と想像力の延長拡大版であるという認識論的身分に変わりはない。

50

世へ出前する、巧妙な概念装置にほかならない。 はその名に反し、他界を此界へ同界化する、あるいはこの世をあの された機能や動機があるといわねばならない。 本と化す。 他界という観念が発起したとき、まずは、 をも完全に断ち切った零地帯が来襲したはずである。そのような他 もそのためである。でなければ、そもそも他界問題は起こらない。 の論理的内包である。最大級の痛苦や戦慄や祈りを喚起するの を、 他界を打ち消すことに、 他界観Ⅰは終局、 完全に異他的でとりつくしまもない この世の内部に収奪し、この世の異 〈他界を観る〉他界観Ⅰの、 現世との類縁性も連続性 その意味で他界観Ⅰ 〈他位相〉 が 他 隠

させたまひて、菩提かなへたまへ」(『かげろふ日記』)。この哀しい的な〈他―界〉への恐怖や戦慄を、あるいは慰めようもない虚空性的な〈他―界〉への恐怖や戦慄を、あるいは慰めようもない虚空性的な〈他―界〉への恐怖や戦慄を、あるいは慰めようもない虚空性的な〈他―界〉への恐怖や戦慄を、あるいは慰めようもない虚空性のなべには、そのような他界観Ⅰの意義を否認しない。徹底的に異他

る。つまり厳密にいえば他界論になっていない。さらにいえば、他此岸の植民地である。そのかぎり他界観Ⅰの伝統は此岸的思想であ此界の否定的性格を削ぎ落とし永遠化・清浄化・理想化をはたしたこの世に同化された他界Ⅰは、もはや〈他─界〉ではない。それは、近の世に同化された他界Ⅰは、もはや〈他─界〉ではない。それは、

界略奪思想であり、

死の抹消論である。

略記)。 いわば ある。ひらたく言えばそれは、生きながら死に身に至った者の系譜(3) 身】、だから現世こそがむしろ他界に観えてしまう者たちの系譜で l'essence)」(レヴィナス)】へ転位し【人間遺棄=無人・無心・ の仕方で、 いかのような位相【この世の亡命地=涅槃・幽玄境=「生存とは別 界からの視線〉を培養してきた伝統があるように想う〔他界観Ⅱ に、この世を遊離した魂が、この世を見返すようにして生きる こうした他界観Ⅰの伝統に対し、 「即身成仏」の精神史といっていいのかもしれぬ。 死ぬほどの苦悩や祈りが触媒となって、もはや生きていな あるいは生存の彼方(Autrement qu'être ou au-delà de いま一つ、常住の旅のよう 他 隠

没〉にほかならぬ日常生は一瞬のうちに蒼白と化す。その蒼白感情震撼するようなかたちで、想う。そのとき、〈この世への没頭と埋的表象像としては不鮮明なまましかし、情緒としては鮮烈に全身にたとえば、死者を想う、死を想う。そして死した後の位相を理知

ことさら奇妙なことをいっているつもりはない。

四

ここでは、

他界や死の位相は何処か彼方に眺望される対象で

あれ、 亡命状態へ連行される。 の世にありながら、 かった視線 な状態へ陥滅する。 の中で暫し魂は、 ないままの混乱のなかで、 種 の死」(ニーチェ) だれしも覚えのあることだろう。 〔生活世界繋縛的眼差し〕が砕け散り、 世事・些事の呪縛圏から抜けて、 この世ではない位相を先取りしてしまったよう それは一 のような生存のかたちである。 この世の内部に無反省におかれて疑念のな この世の 種の仮死状態。「眼だけは覚めている 〈外〉へ放擲される。 明瞭な焦点を結 い わばこの世の 程度の差は 身はこ

は

思議なこの世の光景が炸裂する。 (vanishing-experience) かもしれない。 それはこの世が空白化する、 あるいはこの世から消え去る体験 けれどその消尽点に不

命二ッの中に生きたる櫻かな」(『野ざらし紀行』)

略(4) 屈で考えると〈在りえないこと〉。 及 き匂う桜。 に在ること〉 |たりまえ。在ること自体が ならず、広大な死の非在の闇を背景に沈めて想えば、 死行の旅の果て、 が、 を座を共にしている (Mit-sein)。その〈在ること〉 むろんひと時の花、 死を先取りした眼 の、 稀有・奇蹟! 思いがけない再会、その再会した二人の間に咲 〈無一理〉 暫しの間の命の出会いにすぎぬ。 (他界からの視線) そんな感興〔以下「存在神秘」と なのに奇しくも現に今ここに在 で〈不一思議〉。 の中に閃光する。 非在こそ つまり理 P 会共 の

> 處、 に、

す伝承。 眼差す眼それ自体がそこに嵌入し編み込まれた場所として、 考)を培養し、この世この生を いら、 をしたたか身に浴びることでかえって、 痛苦が果てる終極、些事俗事を抹消し透体化した魂〔仮死者の dehors)」(フーコー)〕を、 を覗き込むような奇妙な位置取り〔「外の思考 よう。この世に在りながらおのずから、この世の 異星人〔つまり「この世の旅人」「詩篇」119-19〕の在処にも似て 死の側に立ち、 く者でもあるかのように、ものを思い振る舞うという仕方でこの世 IIと略記]。 遊離魂が、 に帰って居る。 〈他界からの視線〉の隠れた地平(盲点)にとどまる〔以下、 ない。 五 花にあらずといふ事なし」(『笈の小文』) 〈生存中〉は忘れられていた「存在神秘」が閃光を放つ。「見る 奇妙な逆転劇が実現する。 特異な他界伝承に言及しているつもりはない。 他界観Ⅱということで考えているのも、 もうその渦中に立っているからである。この世を浮揚した 翻してこの世を観る、 しかもそのうえで、 身はこの世にありながら、 この世を観ている。 実現させられてしまう。 〈他界から この世を生きる。 その立脚地面として、 そのような遊離魂状態 それはこの世に紛れ込んだ この世この生が蘇生すると 視座だけそこから覚め (du dehors)> の風 (La そんなことである。 外〉 あたかも死 光が開け そして精神 たとえば、 pensée からこの あるいは 凝視め 外 他界は、 他界 の K du 直 死

鸞の 帰去来」 の還相論にも、 世阿彌の 「目前心後」 の演技論にも、

ことにしよう。 辿った中世精神の軌跡が、仮死者 てくれるのは、 差しの奇妙な位置取りと変容の論理について、 の視線〉 であるように想う。とりわけ、混迷と不安の時代を打ち震えながら P 芭蕉の「高く心を悟りて俗に帰る」「行きて帰るこころ」の歌論に (宮沢賢治、梶井基次郎ほか)にも確認できる、日本精神史の本流 た「白山入り」や「浄土入り」にみられる民間伝承や、 あるいは篤胤の「幽冥」論や富士谷御杖の「隠身」 の活路として、いま私の念頭をよぎっている。こうした眼 なにより能舞台である。まずは能楽堂を覗いてみる (帰還する者) 鮮やかな図式を描い 特有の 近代文学者 論にも、 へ他界から ま

ということである。

# II 仮死光線の演劇

す」(ドストエフスキー『カラマーゾフの兄弟』Ⅵ章2節)に住んでいるのです。ただそれを知ろうとはしないだけなので「泣かないで下さい。この世が楽園です。僕たちはみんな楽園

### □ 橋懸りの思想

いうまでもなく、劇場の語源 θξατρον は「観る場所」を意

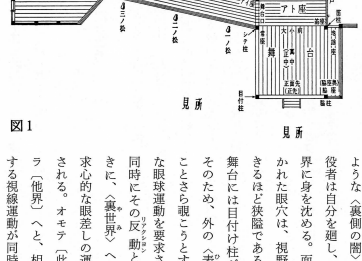
客)が、topos(意味空間)座標系上の何処から何処を観るのか、現場に開かれる演劇空間(Spielraum)に投げ込まれた見所(観標系でいえばむろん、観客席から舞台を視るのだが、問題は、上演味する。では、何処から何処を観るのか。locus(三次元空間)座

る その幻容し流離う眼の軌道を物理的に保証するのが「橋懸り」であ してふたたびこの世に戻るというのが、その振幅運動の概略である。 を経由し、あの世からこの世を観る視座 離う。表面は静態的にみえる能舞台の内部には、 の中で、役者のみならず見所の在処もまた、この世とあの世を流 破・急の階〔能特有の上昇気流〕を辿って進行する演劇的意味空間 が主人公であり、その生死往還が筋書きとなる。 あの世を観ている視座が、この世でもあの世でもない宙吊り地帯 たおそらく最大の振幅運動が起動するのである。 能では周知のように、多く他界人〔死者・精霊・神霊・物狂い〕 (図1参照)。 【闇の劇場】へ幻容、そ その筋書きが序 最初はこの世から 人間精神に許され

の出店であり、あるいは逆にこの世の前線基地。その他界にして此合う場所が、方三間の厳しい「舞台」である。それは、いわば他界らの侵入者が、暫しの間、此界および見所〔此岸人〕と接触し鬩ぎらの侵入者が、暫しの間、此界および見所〔此岸人〕と接触し鬩ぎれの侵入者が、暫しの間、此界および見所〔此岸人〕と接触し鬩ぎれる。その橋懸りは周知のように、あの世からこの世へと渡された架け

界なる中有的舞台を挟んで、役者と観客が入れ子型 の交流を始めるとき、 すこしくその経緯を述べればこうである。 不可視の topos としての能演劇空間が開演す 〔四四〕 に精神

吸い付けてその裏側へ同化させるような心地だという。 鏡ノ間に入った役者は面をかける。それは、 木肌剝き出しか黒色塗装である。そのすべてを削ぎ落とした 自分を面の中に 面の裏は荒



横掛

鏡 板

#

鏡ノ間

役者は自分を廻し、 求心的な眼差しの運動も惹起 同時にその反動として逆向 舞台には目付け柱がある〕。 きるほど狭隘である〔だから 界に身を沈める。 する視線運動が同時に発露し な眼球運動を要求される、 ことさら覗こうとする遠心的 かれた眼穴は、 〈裏世界〉 オモテ 外の〈表世界〉 へ と、 視野狭窄がお 〔此界〕とウ へ屈折する 面にくり抜 相互に背反 黒の裏世 を

> レベルで培養される。 内にして外、此岸にして彼岸という奇妙な交錯視界が、役者の視覚

劇独特の「冷えた心」を紡ぎ出す。こうして役者の他界人・死びと 外界へ向かえば向かうほど内側(「内心の堺」)へと沈淪する、能演 るような、身体沈潜の情感を喚起するのである。そしてそのことが 外へ手足を踏み出しながら、 なそれは、日常の自由な所作を奪う。 への変身がおのずから醸熟していく。 一投足が、ことさら内面から汲み出されるような身体感覚を育む。 そこにさらに、固くぶ厚い装束が被せられる。狗 それが同時に内面へ下り立つことにな 通常ならば変哲もない一挙手 禁 服 心のよう

にまずは

中に、 ける。 笛と、 のが、 身の緊張が、 の劇場のように、観客は舞台に相対するのではなく、舞台は観客の 物理的に見所の側に、つまりこの世の側に、食い込んでいる。普通 の身体舞踏(死の舞踏?)に吸い寄せられる。 くんだ空間配置だといっていいだろう。 体とが成就すること(「見風感応の成就」三道)を、最初からた 兀 このことはすでに、 空白寸前の「舞台」である。 地底から湧き立つような鼓や地謡の音曲が、 観客は舞台の中に、 その他界からの住人が、橋懸りを凍結した所作で辿って登る 迫るような間近さで観客に共有されて、 見所もいずれ、 互いに凸凹状に入り込み合う。演者の心 見所の眼差しはもっぱら、 天空から降ってくるような 序・破・急の上昇気流に しかも「舞台」は それに拍車を 両者の融合と

場所(死界)へ連行されるであろうことを、予感させる。(マ)乗せられて、挙体全動的に幻容し、演者の立つ視座と同じ凍結した

#### □闇の劇場

阿彌は 深奥の光景を暗示している。「離見の見」も同様である。 かし、 動する《我見》から覚めて、見所と同じ視点に立ち、自分の所作や ちら〉他界の側 意識状態を、客観化する反省の眼差し」だと、釈義可能である。 むろん、文献の字面だけたどれば、 世阿彌の秘伝の全体はいつも、 そのような舞台空間に立つ演者に相応しい視座を指して、 「離見の見」という(『花鏡』舞聲為根の件り)。見所を、 当該の「所作」に連動する身体感覚運動が開く、 (闇の劇場) へ誘い入れ吸い込む眼差しと解釈した 身体実技論という外見叙述に 「意識習慣から無反省に発 不思議な <u>^</u> 世 L

分の後ろ姿を、さらにその背後から凝視めているような視座に立てに下及目の身所(肉眼の及ばない処)まで見智し……眼まなこ見ぬ所「不及目の身所(肉眼の及ばない処)まで見智し……眼まなこ見ぬ所「眼を前に見て、心を後ろに置け」という。〈後ろ〉とはどこだろう。「眼を前に見て、心を後ろに置け」という。〈後ろ〉とはどこだろう。「いんなる。それは、心がいわば後頭部から抜け出て、演じている自とになる。それは、心がいわば後頭部から抜け出て、演じている自とになる。それは、心がいわば後頭部から抜け出て、演じている自然の後ろ姿を、さらにその背後から凝視めているような視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているというな視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているような視座に立ているような視座にないるような視座にないるような視座になるような視座にないるような視座になる。

その心を、 というに等しい。 論の構図を、 る だとある演者はいう〕、あるいは天空の星のように遥かな視線の高み すかのようなさらなる背後の位相 ず、二重人(homo duplux)の在処に立つ。一方で肉眼が普通に開 つ から覗き見る視座 るで場外者のような場所から〔ちょうど松羽目あたりに退却する心地 も脱出させ、芝居小屋で起こっている事ども全体(この世) 面に気を添わせる心地〕、さらに退けるだけ退かせ、 のである。通常、 も共に含んだ舞台空間全体〔肉眼視界〕を、まるで遥か遠景に見透 では馴染みのこと〕。つぎに、演じている自分もそれを見ている見所 く顕現的位相、 の開眼といってもいい。つまり、一種の体外離脱の誘いである。 た、 (図2参照)。 その顕密両位相の体感的な自己分離現象に身を置く 可視的劇場 摺り鉢状の肉眼視界の底 辺へ張りつかせ〔能面のあの裏サーチッラィト 超えた話しである。 しかし他方で心眼が開く潜勢的位相 もはや問題は、 心は肉眼位相〔表世界〕に同道しているものだ。 自分の後ろ姿を通して世界を見ているような視 (この世) 〔裏世界=闇の劇場〕へ転身していく心術であ 内部に終始する陳腐な主観客観の二元 客観の側に立つとか立たないとい 〔心眼位相〕へ想いを潜めていく 遂にはそこから 〔面の裏の闇 〔瞑想行 ま ま

動の舞い姿〔可視的次元での所作は殆ど死んでいる〕。物質身体が「舞智」とは、風に乗る飛鳥のように、目立つ所作も技巧もない静一一。そもそも離見の見は、「舞智」の「用心」と連関し説かれた。

心」、「無感」などの能特有の「位〔時空間を統御する感覚体制と実存 のゼロ記号箇所)」を、「心をすてずして用心を持」って演出してい ならず「せぬ所・せぬ隙 姿勢〕」もすべて、そこに直結する。内心・秘めた心とは、 落差し遅れ在る心の工夫を根幹とする。「内心」、 位置する可視空間 〔「万能を一心につなぐ」〕 ような、 (肉眼位相) (「舞いを舞い止む隙、 のいわば不可視の 自己内部の冷えたもう一つの 音曲を謡ひ止む所」等 「秘めた心」、 〈向こう側〉 所作のみ に、 無

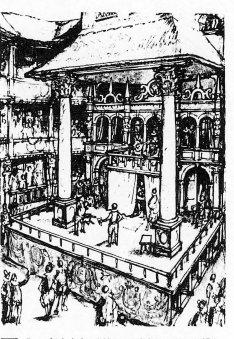
(光の劇場)
 芝居小屋 (この世)
 (本)
 (内)
 <

のような内心の境位は、 背後に潜んで演出する心 可視的な〈あちら〉 それを観ている観客、そ つまり、 かい)」〕である(花鏡)。 の工夫を、意味する。 して観られる舞台空間を の在処であり、 た処で観ているような心 れらをさらに次元を降り 世から 心が〈この世に 演技する自分と、 へ心を抜かし無 かつそう のこ

> 場=他界Ⅱ〕に、心の劇場 すほどの深い心地で)、せぬ隙の前後をつなぐべし。是則、万能を一 心の位にて、 とを勘案すれば納得いただけるかと想う。 言を弄しているのではないことは、そもそも死者の演技論であるこ れをすっぽり覆って凝視めているような零地帯〔幽玄の堺=闇の劇 の見」は畢竟、芝居小屋全体から心を零化 心にてつなぐ感力也」(花鏡)。「無心の感、 は無い〉、 「無心の能」「無文の能」(花鏡)〕を開演せよという教えとなる。 結局 その意味で「無感・無心」に成って実る視座であり〔「無 「離見の見」と異なるものではない。 我心をわれにも隠す安心にて 〔「心より出で來る能」 「冷えたる曲 (無化)して、むしろそ 無位の位風の離見」(九 (自分の心を自分にも隠 とすれば、 「離見

眼(「性根(心の底の心づ

という、 心 ない場所〔まさに仮面の裏側〕 だ、〈この世〉にあるということだ。外は見えるが、 (「無=器」) もらうもの(「有=見」)ではなく、 鷹は爪を隠す式の安直な説教ではない。〈見えるような内心〉 えては悪かるべし……心をば、 (肉眼位相のこの世)にみえてはならない。「内心ありと、よそに見 の境位だからだ。さらに敷衍すれば、離見の見は、見所に見て そのような離見の見 無の闇間 だということである [「心行所滅之處」(遊学習道)] に開演する (内心・無心・秘めた心)は当然、 が、 人に見ゆべからず」(花鏡)。能ある (遊学習道)。 離見の見(内心・無心・秘めた 見所をそこへ呼び込む場所 あるいは、 外からは見え 離見の見 は 闇 外



上方の屋根の天井裏に、 中ということになる。

いる。桟敷席(左側面)は、宇宙の

側

それもこれもすべて、 の本義があるということである。 とで初めて見所にも、 可視的動作がほとんど凍結寸前であることも、 へ見所を誘い、見所にも同じ視座を装塡させることに、 闇の視座 この世この生が (離見の見=仮面の裏側) 可視的舞台が空白寸前であること 「妙なる面白き花 そのためである。 に立つこ (存在神 能

の劇場」

P

観の伝統が、 そしてまた、この座付き作家シェークスピアの台詞が示すように、 げした地球座の劇場構造 四 世界劇場 この世を見下ろす眼差しの工夫である。 西洋にある。 (teatrum mundi) 〔ホッジズの想像図〕(10) それは、 という独特の視 まるで神の視座にでも立つか が端的に示すように、 一六〇〇年に旗揚 座ないし世界へのティブ

と観えてくるからである。

位置 なっている 工 リザベス朝の劇場では、 (天井桟敷=天上他界) (図3参照)。 観客は最初から、 から、

の視座〉 うのも同じ視座であろう。 る闇の劇場 から神々や鬼霊の演舞を観る。 五 舞台が紡ぎ出す演劇空間に誘い入れられた観客が内塡してしま もしそうであれば、 に立って、 (心の劇場) この世この生を見返す構図をとっている。 に連行された見所は体感上、 むろん表向き構図は逆である。 能を、「表現芸術」という近代用語 けれど、離見の見を光源に展開 終極同じ この世 割

過程で、 現性〉 を形成、 連行され世間離脱を果たし、 実に即してみる時、 り切ることはできない。 面劇こそ、 を内観し、 され鎮魂されているのは観客自身にほかならない。 いあいだ言われてきた。 一怨恨と執念の亡霊を招魂し鎮魂する祭祀劇の舞台化」等々と、 通常の生活圏〔この世〕 に、 見所もまた演者同様に苦吟しさらに暫し「死に身」となっ もって、 闇の劇場に展開する能の「本説」である。 能の力点があるとは思われない。 「存在神秘」 喜怒哀楽の世界劇場・人生舞台 劇はほんとうは見所の側に起こっている。 に至りつく。 むろん間違いではない。 能は、 から一寸浮揚した次元 〈世界劇場の眼差し=他界からの視線 「乱世の怒りと呻きと哀しみの表現」、 この見所の側 上演現場に炸裂する現 けれどそんな (この世この生 の実存転調 演劇空間の昂揚 〔闇の劇場〕 世阿彌が、 の内 招 長 見

そのような地球外的な

この世の悲喜劇を見る仕掛けに

同心 くる。 賤者の下心などという凡見は一切無視していい)。 る。 界人と化す技芸(ars vivendi sub supecie mortis)。 歩み寄りが、 観客はあの世へと歩み往く。 所を過剰なほど配慮するのもそのためである とができる。 は、 めたる祕傳也」の含蓄は異様に深い〕。 能いや増しになるべし。 を忘れずして、 ありかつ日々の鍛練目標となる「「日々夜々、 化を媒体に観客も暫し 番点 組ラム その意味で、 高い木戸銭を払い、 どれだけ深く殺せる(成仏させられる) も裏を返せば、 構成自体、 心の劇場となって弾け飛ぶ。だから能とは、 定心につなぐべし。 演者は殺害者。 すでにそのような殺害計画書として解読するこ 見所が役者と同心になることと同義である。 〈死に身〉 此條、 殺されにゆくという次第である。 演者はこの世へ歩み帰る。 極めたる祕傳也」(花鏡)。 彼は観客を殺しにこの世へ降りて になってしまう時空の変身劇であ かやうに、 この技倆に魅せられて観客 (自意識過剰だとか下 行住座臥に、 かが、 油斷なく工夫せば、 いわゆる「見所 死びとへの同 演者の技倆で その両者 観客を他 この「極 この心 謡シナリオ

#### 転位するシナリオ

曲 ・「番組」 知 0 構成全体のどの段階でも〕、 ように、 能 12 はマ ク 口的 にもミクロ 「序・破・急」 的にも の論理が貫 所作

> く。 それは、

- 1 序 演劇空間 への誘い
- 破 世俗繋縛性の破砕/演劇空間 への連行

2

急 演劇空間での共演同

3

上で、 心 間に登って、 成就」 秘めた心を開く)」「開聞」 という内面劇の展開過程を意味する。 からの視線〉 Ļ のフロント=あの世に内在する境界〉へと、変貌する。 一同の妙感をなす処」(三道)。 へ変容を遂げる。 しかしすでに述べたように舞台に樹立される演劇空間は、 に、 見所のテアトロンはおのずから、 (拾玉) へこの世のフロント=この世に内在する境界> 「妙見に至る」(拾玉)、 の場、 へ翻転し、 演者との感応道交が成就し「思はずに明白となる切 序・破・急の論理はしたがって、 「見風感応の成就の眼をあらわす在所」、 みずからも他界の住人であるか 段階。 つまり、 「開眼」 ③ は ① ② は 「見物諸人一同の目前感応 〈他界への視線〉 見所もまた不可視の演劇空 の段階である。 「心耳を開く から から それに呼応 のような境 へあの世 (観客の 上演途 即 座

序 他界 (闇の劇場) への誘 位

破 世俗と見所との殺害/他界への連行

2 1

3

開花

急 死者の眼装塡 、他界からの視線による妙見 (存在神秘

とも換言できる。 このことを謡曲に即して構造化すれば、「物語Ⅰ

占める複式能を典拠にする〕。(苦悶の位)−舞−物語Ⅱ(解脱の位)」と、定式化できる〔七割を

転換 間に、 る。 空感覚(生存感覚)を紡ぎ出す枠組みとなる。物語Ⅰと物語Ⅱとの 舞にすべての秘密があるといっていい。つまりここが殺害現場であ 風である。伝統的に培養されて伝播した、感性と実存の統御システ ムといっていい。その体感の位と実存姿勢はそのまま、 感覚を制御する感覚制度であり、かつその制度が紡ぎ出す実存の位 (転位 change-over)を喚起するのが中入り後の舞である。 能は そのような〈位〉 「位」を尊重する。「位」とは、 の転換が起こる〔苦悶⇒解脱〕。 音楽と舞における時 その場の時 その位相 空

汚泥苦 項)」である悲哀情念・崩壊感覚の〈位〉 に瀰漫させるかということに、 なら乱世の巷にごろごろ転がっている時代である。「かた の恰好の シフトである。 感することがおもな狙いの場面。つまり、この世この生の根本的 物語I〔序から破中段迄〕は、 当時の常識ですらある夢幻泡影感を、 海の現世 (虚無性·悲劇性) (種) にすぎぬ。 怨恨と妄執の亡霊招魂劇 〔殺傷・妄執・悲恋・零落・ つまり物語内容は二次的な変数項。 を再認識し凝視し尽くすために置かれ 演劇人(作者・演者・囃子方) 見所も為手も〈この世〉にいて、 を、どう空白の舞台空間 (物語内容) あらためて焚きつけ痛 無常」を開覧する は、 そのため の内心 (常数 題材

焦点は合わされている。

花の舞いの陶然自失のなかでおのずから、位相転換、 寄せて、手数を入れて(態を連発し技巧をこらし)」、狂躁の独り舞 の構造圏(この世の位)からの脱出が成就する 打ち上がり、見所の心身の透体化が惹起する〔この世の死〕。その も)はどうでもよいと思わせる豪奢豊麗の火花〔所謂 無常世・夢幻生を呑み込み昇華。この世のことども(むろんあの世(マゴ・ムンディ) 度は昂まる。 がはじまる。 が舞台全面に露出。夢幻情緒を臨界点まで高騰させたあと、「揉み 所の前に、後ジテ登場。舞台は他界の前線基地へ変貌。他界(人) 「夢待ち顔の旅寝かな」(融)、「夢待ち添へて仮枕、 にけり」(井筒)〕を媒介に死人を待ち受ける〈位〉 そして破後段・中入り、 一段二段三段と、 その陶酔舞踏に共震するとき、見所もまた、 さらに舞。 速度の階を昇って身体舞踏の陶酔強 ワキ (此岸の代理人) を熟成させた見 苔の筵に臥し つまり物語I 「花」か〕が の待謡

容は、 その表面劇を瞰望する見所の実存内部に喚起されているのは、 解読格子で裁ち直された救済劇と化している。 わり表向きもとの物語圏へ回帰するのだが、 し他界するという、 とる。この世へ招魂された死霊・精霊が、 Ξ 主人公の鎮魂供養劇か、 そして廻回 (turning) 〔急後半から幕後の余韻迄〕。 招魂と鎮魂の祭祀劇を 宗教的世界との合体劇という体裁を 語り舞うそのことで成仏 〈表一現〉する。 もはやそれは異なった むろん表向き物語内 舞い終 そう

肯定) をみせ、 の生の 造自体が最初から用意する、 巻 その途上の転回点 彼方へ揚げられた見所の魂もまた、ともにある解脱の位に与かる。 されるのは、 する見所の内面に引き起こる解脱と感興の実体である。 からこの世この生を覗き見る視座の装塡と、その視座からこの世こ した表面的ストーリーには還元できない、視座全体の位相転換で る。 幕の能を見所に突きつける。 た〉 所をこの世を一寸だけ浮揚した高みへ拉致し、 (芝居小屋) る への位相転換〕が、 その浮揚と感興をもたらすために、シテはそして世阿彌は、 能は仮死光線を瀰漫させる演劇機械にほかならぬ。 が実現するとき、 物語Ⅰが炙り出す〈この世の牢獄性〉 への挙体全動的な転位が仕組まれている。 〈存在の神秘〉を味わうこと。これが、 もって他界からの視座をどう実現するか それが世阿彌の演劇戦略ではなかったろうか。 (離見の見=闇の劇場) にない。 〈帰還するまなざし〉を携えて、観客は家路 主人公だけではない。 (turning-point) シテとともに、 転位した見所の体感 能の根本の 原物語 見所は殺されに来る。シテは殺しにく へ幻容させる。 見所同心。 〈構造〉 が陶酔の花舞である。 (苦・否定) いわば中空に揚がって見てい を形成する。 位 から抜け出し、 物語Ⅱへ転位し陶酔 シテとともに昇華し そしてふたたび、 存在神秘を体感でき からの解脱 は、 前に述べた、 〔苦悶圏から解脱 もはやこの世 もしそうで もって、 つまり救済 (この世) その その舞 能 光• の構物 へか 見

あれば、それはほとんど宗教的菩薩行である。

## Ⅲ 浄土の錬金術

巻さ 100) れる」(キルケゴール『おそれとおののき』ヒルシュ版全集3実の存在とのもっとも美しいもっとも確実な調和となって、現実の存在に背を向けて生きることが、あらゆる瞬間に、現「現実の存在に背を向けて生きることが、あらゆる瞬間に、現

にも、 させる。 世阿彌は禅門を叩いた人ではある。けれど、「念々相続する人は、 ね芸 漂う〔天台本覚の薫香もある〕。そもそも身体舞踏や「化身の物 念々ごとに往生す」(『実盛』) 詳細が、 急 遍の思想や行状に露頭しているはずである。 舞踏の根底に開演する深層劇だとすれば、 示している。「見所殺害→他界連行→他界から観る」、 世阿彌、 (猿楽)」自体がすでに、 の果て、 来世浄土を否認し、 「善所……万箇目前の境界」にあり等々の『山姥』の台詞 鮮明にもなると想う。 観阿彌などの 死滅の向こうに開ける解脱の 「阿彌」号は、 現時現処の浄土性を唱える一遍の気風 の台詞は、 シャーマン的踊り念仏との深い絆を 時宗の位階である。 一遍の念々往生論を連想 同じ構図はおそらく、 位 遍を辿ってみたい。 の機微と論理 もしそれが能 むろん

### 」襤褸の場所

んで、歩いてゆく。
(百利口語)としながら、ほとんど死体寸前の場所を、死をさえ死る。襤褸をまとい、汚れ放題で、念仏のトランス状態を「常の栖」る。襤褸をまとい、汚れ放題で、念仏のトランス状態を「常の栖」

する。 屈)」(法語八六)・世俗倫理の幻影を剝ぎ取り、虚飾なき裸身へ直行 録」と略記)、葬礼儀式を否認、 華説話を、「何も詮なし」と斥け(『一遍上人語録』一○九、 下「法語」と略記)〕。万物放棄のその背面に、この世の事どもすべ てを疑う否定懐疑の焰も滾る。死期近き終焉の時をめぐる紫雲・降 部屋は捨てた〔「衣食住の三は三悪道なり」(『播州法語集』八四、 なにもかも捨てた。空腹を住処に選んだ。寒さの風を衣とし、眠る 間や家庭を放棄した。べたべたした人間関係を離れた。 (語録一一〇) と言い放つ。神話的眠り・「学生の異義 遍は路傍に生きた。室内という閉域を捨てた。囲炉裏の傍の仲 軀は 「野に捨て獣にほどこすべし」 (学者の屁理 当然、 以下「語 物は 以

又諸宗の悟もすて、一切の事をすて」(語録「消息文」)をもすて、地獄をおそるゝ心をもすて、極楽を願ふ心もすて、恒慧をも愚痴をも捨、善悪の境界をもすて、貴賤高下の道理

二 半端な捨て身ではない。厭離穢土程度の隠遁なら、ありふれた生活様式でもあった時代だ。しかし隠者たちは通常、住居を手放さない。金寸も捨てない。隠者仲間という集団内でのささやかなつき合いに、一喜一憂もする。なにより、「よりよき生(rò εὖ ζŷν)」を志向する人間的意識(救済願望)の残影が落ちる。現世放棄・自を志向する人間的意識(救済願望)の残影が落ちる。現世放棄・自を志向する人間的意識(救済願望)の残影が落ちる。現世放棄・自とに、一喜一憂もする。

だけである。 が、結果的に、 きること。その〈死んで生きる〉実存形態〔これが一遍の「往生」〕 もむろん、途絶している。 ようとする、人間臭い願望〔「後念の心」「意楽の懇志」「有後心」〕 である。あの世 かれが求めたのは端的に、 見でもない。捨てたのは、この世の生であり、人間である。だから、 しかし一遍はちがう。 隠遁形式 (他界I)という名のこの世の増刊号の中で救われ かれが捨てたのは正確にいえば、物でも俗 (無一物・神話的惰眠放擲)を附随させた この世を死んで、そのうえでこの世を生 この世の死、 人間遺棄 〔「無人」 (各所)〕

「往生といふは無生なり」(法語二九)

「我執なくて念仏申が死するにてあるなり」(法語六四)孤独独一なるを、死するとはいふなり」(語録六八、法語六三)「生きながら死して、……万事にいろはず、一切を捨離して、

死んで生きる(往生 change-over)とは、石と化すことである。

所は、 体舞踏〕を介し、彼が立っているのは、 居住まい、生きたかたちのままで死ぬこと。 明るい物質に転身すること。ほとんど石・骨と化した極貧の果てに 位 の劇場〉 (この世) 在しているそんな場所である「「此身をこゝに置きながら、 に血が凍るほどの戦慄を覚えたのち、襤褸の舞 に徹する姿勢。「生死無常の理 有機体的な生々しさ〔第一次的感覚・欲求系〕 後念」破砕。 (念々往生) 先述した他界Ⅱの典型であろう。 を連想させもする。その他界Ⅱへの刻一刻の今ここでの転 をはなるゝ事」(語録一)〕。生きながら死んでいるこの場 蒼白独 が、 彼の教えのすべてである。 一の氷原に到る。そして、ただ〈在る〉だけ 〔≠凡庸な諸行無常観〕」 死体である生体がなおも存 世阿彌の 知覚麻痺·生気遮断 を捨て去って、 〔称名・乞食行・身 〈冷えた場所= 」(法語八五) (法語八五) 生死 固く 闇

#### ] 浄土の逆説

を上 捨る」〉 からである (プラトン)。 この世に留まるのか。 |昇することになるという、 を生きようとしただけである(語録七四)。 しかしそれにしてもなぜか。石と化した姿勢で、 の階を下ることが同時に、 〈死の道〉 つまりかれは、 が同時に〈愛の道〉 奇妙な逆対応の論理 〈愛=存在肯定= 〈死=存在否定=「身心を だから逆説的に響 にほかならぬ 「帰命」〉 (つまり なぜなおも の階 仏

全身で抱擁したかっただけである。る、その存在の事実の稀有と儚さゆえの豊麗〔妙有=存在神秘〕を、「存命の悦び」(兼好)を蕩尽したかった。この世が在り、ものが在くが、かれはこの世この生が限りなく好きだったのである。かれは、

善悪の境界〔この世この生〕、

皆浄土なり。

外に求べからず、

くから戻れる。その意味で一遍は、 を深く死んで無関与 (détachment) になればなるほど、この世 て実現しない〉という逆説を、生きなければならなかった。この世 は平凡な救済構図の、忠実な門徒である。 〈存在〔浄土=阿弥陀仏 、帰命・再生)は、 かしその覚醒空間を開くには、〈この世この生の抱擁や蕩尽 浪の音までも、 厭べからず。よろづ生としいけるもの、 し」(語録「消息文」) し、愛しいまでに胸を貫くからである。 その放棄とそこからの離脱 念仏 (無量の光) ≒名号 〔佳音=天上の音楽〕ならずといふことな 〈死と再生〉 (佳音生起)]〉が深く来襲 山河草木、ふく風たつ 死ねばこそ蘇る。 (死) と引換えにし というある意味で 往 0)

記述できる。そのさい問題は、 顕) 世汚濁洗浄) ンと連関するエレウシスの密儀を典拠にいえば、 一〈死と再生〉は周知のように、 の三段階の霊的向上道 ②ミュエー シス(絶慮沈潜) (上昇気流) 擬死行の果て③において、密儀入所 神秘主義の根本構造。 を辿る擬制死の過程として ③エポプテイア ①カタルシス (奥儀開 プラト 現

る」。 秘儀伝授とは、 その認識内容についてなにも伝承されていないのも、 者は何を観るのかという点である。 けた時、 たのだ。存在したのはただ、祭儀と戦慄だった。 かったとは思えない。 と腐心した〔神秘主義(Mystik)は口を閉ざす(μνϵιν)から語源す である。 の世を輝かすのか I=背後世界論〕、 スが考えられる。 究極の秘密を明かすと自称した古代の密儀が、 それにしても、 彼らが観たのは、果てしない深淵以外のなんだったろうか。 たしかに秘儀に与かった人たちはそれを他者に伝達すまい ただ虚無 これについてシオランが面白いことを言っている。 ()擬死ゆえの視座転位 (他界からの視線) がこ 〔他界観Ⅱ=娑婆即寂光土論〕、この二つのケー 彼らのあいだにお喋りな人間がひとりもいな 真実のところは、 死 への導き、ただそれだけだった。」 a)光の異郷を観るのか 秘密など何も存在しなかっ ヴェールを払いの 何を認識するのか むべなるかな 〔他界観

の転身をめぐる不可思議な体感は冷暖自知、叙述しようもないがまでもない。「死のまねび」、つまり「死の恐怖の厳しい笞に親しみ、までもない。「死のまねび」、つまり「死の恐怖の厳しい笞に親しみ、までもない。「死のまねび」、つまり「死の恐怖の厳しい笞に親しみ、まを変えることができる」。だからこその密儀の行なのである。こ生を変えることができる」。だからこその密儀の行なのである。ことを変えることができる」。だからこその密儀の行なのである。ことを変えることができる」。だからこその密儀の行なのである。ことを変えることができる」。だからこその密儀の行なのである。ことを変えることができる」。だからこその恐怖の厳しい笞に親しみ、私にはいうの転身をめぐる不可思議な体感は冷暖自知、叙述しようもないがある。これのである。これのでは、

永訣の臨終だからである。 なる。その意味で生死を離れる。 念々起滅に溶融するとき、 れる(over)逆説を生きた人である〔悲壮な覚悟を想わすが、 死滅が来ないうちに生前でなされる〈死の前の死〉と引換えに もまたその意味での いだろう〔その行の途上、 〔人間遺棄・無人化⇨見所殺害〕にほかならぬことが、付言されてよ こと、苦行とは生体をほとんど死体直前の生理状態に追い込む作業 の死体や葬儀や死滅後世界の静慮〕をその具体的な瞑想内容にする ○)〕、実際、 「甚深不思議 (change)、この世この生の途方もない光明 「念々起滅」という森羅万象の存在構造に忠実に従っただけである。 (臨死体験)のように。むろん魔境。さらに先へ往かねばならぬ)。一遍 宗派を問わず一般に瞑想行の多くが、死の瞑想 の法門」(法語八六他各所)「言語道断 〈死と再生〉の行者である。 a)の陶酔体験も来襲する。 通念的な生誕や死去の 注 18 刻一刻が新生の創造にして同時に 参照]。 (存在神秘) つまり、 〈観念〉 の法」 ちょうど NDE が兌換さ は無効に 生物学的 (語録二 〔自分

さらに、どういうことか。

めには、 や意味や感覚の次元 なるということである。 無量光=名号アミターバ ひらたくいえばそれは、 存在者位相 (存在佳音) 〔「青黄赤白の色・長短方円の形」 (語録二〇)〕 [物と心が織り成す生存圏] 存在位相は、 =「虚無之身」 存在位 存在者やそれに張りつく価値 相 (語録二〇)〕を生きるた 「空無我の浄土」 への拘泥は邪魔に

#### 【分段生死】= 流水時間的存在論

#### 【変易生死】= 噴水時間的存在論

新生にして永訣のksana。

図4左の円相全体〕である。

四



図4

i(O))° 易生死の立 場】からすれば、生起しなくても不思議ではなかっ(ミビ 間の流れを構想し、 劫に唯一一回的な生起 根本偶然 こと、それは「生死無常=念々起滅・有刹那」の論理【不可思議変 味 覚や生活の位相を脱色して味賞可能なエリア〔一瞬が生にして死、 在る〉という、 ぎ続けようとするのは、 生活世界はおおむねこのレベルで進展する。けれど、一遍が眼を注 上図太線箇所〕を、 実り〔念々起滅〕の稀有性は、 もが初回にして最終回〕。 本道〉 回きりの奇蹟。 「法味」 苺が〈在り〉、それを食べて〈在る〉、その存在の事実の賞 を重ね、 (非在が当然・存在は非自明) (語録二○)〕ではない。 あるいは 生と死の両端間の全体や部分 それは、 そこに非在の契機をしらない 〈存在〉と考えるからである【分段生死の立場】。 〔有刹那〕。 念々起滅そのこと。 〈今ここに苺が在る〉という、存在の唯 その気付けば途方もない存在の刻 苺が美味しいとか不味いという通常の感 通常、 二度ない単独性現象 苺が在り、 だし、生起しても刹那ゆえ永 念頭から消えている。 〈今ここで苺を食べて 〔恒常的存立現象= それを食べて在 へ在だけでできた 〔どの刹 直線時 一刻 の 那 た

sona 仮面・役割)。

その後者からすれば前者は body なき no-body なのに後者が競り出すため前者が希釈されると

(o υ τις =無人)]。

いうのが、

通常の私たちの思考と生活の習慣

[「心品のさばくり」

(法語八六)〕 である。

たとえば苺を食べる。それを美味しい

かしそれは、

〈存在者〉

に纏わる味

□ 五ざ味

〔酸苦甘辛鹹〕」

(不味い)

とは誰し

も想う。 (語録

後者は、

状況

(舞台)

依存的

な相対的規定や役分 (person)

per

とは違う〔たとえばある人の存在

(生命 Life)

は、

その人

(生命体

に纏わる諸属性

(身分・職分・性格・出自)

とは位相が違う。

活や社会の仕組み。 せその 邪魔なのは、 だから、 〈存在〉 繰り返すことになるがかれが捨てたのは、 物に、 を囲繞してしまら不可視の媒介項 終極、 五味 「心のさばくり」と時空制度〕 (感覚や意味や価値の判別意識) 〔思考習慣 である。 物では

過酷な〈死のまねび〉と刺し違えだったことか。それが結果として、 悦び〔感応道交〕。死も生ももろともに吹き通しの位相に抜け出て、 か しかし、 て天地創造=「念々臨終/念々往生」(法語二九)〕に融即する悦び。 森羅万象の刻一刻の奇蹟のような在の実り〔刻一刻の天地崩壊にし 滅にして創造の不思議世界〕ではなかったか。そして其処に触れる 性が吹き晒しになった存在の地肌 板し〕、一遍が帰命しようとした浄土とは、たとえばそういう直接 遮蔽する。夾雑物という名の文明や制度〔世界劇場〕を脱色し〔降 どころか邪魔になる。水との透明な交接の機会を、器具の間接性が 比喩的にいえば、 れの捨て聖の生活のかたちとなった。 は手で掬える。 たったそれだけの簡素な風景に開かれることが、どれほど 鉢は割らねばならぬということである。水 口から直に飲める。 〔不可思議変易生死=刻一刻が終 椀という媒介は不用、 不用 浄

#### □ 去此不遠

調する理由も、以上からすでに示唆されていよう。 仏去此不遠(至高位相はここを去ること遠からず)」(法語六八)を強一 一遍が、なにより無心・無念を説いた理由も、また「阿弥陀

働き(一遍のいう「念」)である。それは、分別と像化の主体(「心」思考であれ知覚であれ想像力であれ、通常すべて意志的表象化の

国浄土]〉ではない。 は当然「心」がすべてを主宰する。 が通用する次元。これが通常、わたしたちの生活圏を開く。そこで ばくり」)である。つまり主観客観の二元論(「心境各別」法語五七) 象〉」)を投影し(「心外に境を置き」法語六二)、その像世界について る。けれどそれは〈念の世界〉。つまり〈現実世界〔存在の地肌=仏 たりする欲念主体(「意地」)として、我分の心がすべてを取りしき 詮索する認識主体(「我意」)として、またそれを仰ぎ見たり忌避し さまざまな「義〔概念や理論〕」を捏ねる意識機能(「念想」「心のさ 能」)を起点に向こう側、 客体位相 像世界 (「境」「所」) 〔光の劇場〕を映し出し へ像世界 们相

ば図5の裏面)] 7㎡に約一兆個の割合で宇宙塵〔銀河断片〕が、地上のどこにも舞 だと、誰しも思う。 銀河を描く初歩的宇宙論を述べているつもりはない〔これも科学的 に生きられている銀河 い降りてやまない。天空かなたに見えているのは、 りとし在るすべてのものが、 でにつねに、 ぬそんな天空の彼方に浮遊しているのではない。見ている者自身す 学的概念や見識が去来もしよう。けれど、銀河は実際は、 たとえば、夜空に輝く銀河。その仄かな白い光の流れを綺麗 銀河に嵌入しその渦中にいる。のみならず、周囲の在 の可視的痕跡 行ってみたいと想うかもしれない。 〔実在銀河⇔他界Ⅱ 銀河生起の吐息をたてている。 〔像銀河⇔他界Ⅰ〕にすぎぬ。 (図示不能。 現実に生起し現 あれこれ科 しいて示せ 手の届 円盤状 現に、

銀河生起〔⇔浄土〕 想像力が描き出す像銀河〕。 娑婆即寂光土=「能帰所帰 の水に似て、 は同時に宇宙人(⇔「聖衆」)である。 〈今ここ〉 に重なり合うということである。 の地上生起と銀河生起とに区別はない 地上の生存光景〔⇔娑婆〕 体 (法語一五)〕。 私たち人間 がそのまま、 水の中の一 (⇔衆  $\widehat{\updownarrow}$ 滴

ら全身を吹き抜けていくような不思議な視界 だろうか。この位相が存在 る不可視 語六二 (肉眼) ことがない、 された顕現的像位相 こないだろうか。 そう想うとき、 が、もはや内外の区別を絶した位相(「能所の絶する位」法 へ屈折し、 (「無相離念」法語四三) それが私たちの思考習慣であるが、その習慣的眼差し 遥か彼方に仰ぎみた銀河が一挙に、 外界へ走ってものごとを表象する、 みずからも内側へ編み込まれるようにして広が 〔光の劇場〕を〈現実〉だと思いなし疑着する (現実=真如)である。 の位相へと、変容していかな 〔闇の劇場〕 そうして表象 皮膚の隙間か が開けて

何が ら体感が、 空間は私の感覚のすぐ隣りに居る」(宮沢賢治『インドラの網』)とい 遍の眼差しが開いているか、 で 方で自己展開 い るのは、 遍の浄土〔「真実至極の法体」法語二六〕であり、 なぜ、 一遍にもある。 分別主体とその機能 他の場所であり、 〔変身〕しようと思っているのではない。 カフカならば、 以上から明らかだろうと想う。 じつはあの (心と念)を放棄するか、 「ぼくはなにか殊更な仕 『他の天体に住み移るこ ぼくが望ん 何処に そして 「天の

相

間には、 との間に隔たりがないように、 (真如) 此往来なし」、「無来無去」 というところかもしれない。 からの視線〕、それだけで充分だ」(『日記』一九二二年一月二四日付)、 り僕が現に立っている場所を、 と』だ。そのためには、 は平等にして大会に坐す」(「十一不二頌」)。 にあるのではない。だからかれが居ずまおうとする彼岸と此岸との と謂うなかれ)」 瞬 もが、 は、 往来するような時空の隔たりはない。 現時現処から時間的空間的に遠くへ去ったどこか彼方 「法性の都 (法語六八) という。 自分のすぐそばに立つだけで充分だ。 〔真如・浄土〕」 (語録五四、 現に一遍も、 他の場所として眺められれば 玉 (弥陀国=浄土) と界 「去此不遠」(法語六八)、 法語二五)ともいう。 (法語七〇) 「莫謂西方遠 何処にいてもどの一念 銀河生起と地上生起 の渦中 (浄土遠し (此界)と 二 十 浄土 〔他界 つま

不二」〕。だから浄土は、 誰だっていつもすでにソ 未踏の目的地ではない。 だ通常、 もソコにいるしかない位 (sūnya) にいるし、これまでも っにいたし、これから ま 私たちは忘れて る の よう で 大 だ。 気 た 巻 像銀河 知覚風景 科学的想象 地球

ソ コ

図 5

たさまざまな変奏曲であり、 河の立場・不可視の紙面裏〕 気のように不可視で間近な法性の都の見地 断絶線がひかれた念世界 かたち(「変相図」)〉。位相論的には同等。 〈成りたるかたち〉、あるいはそれを〈壊すという仕方で産出された ほ の いるだけである。 (浄土や六道輪廻界など) も、 (裏側から透かして観れば)、 はれて、 都 〔⇔地上〕と他界Ⅰ (図6参照)。 への根本滞在の事実を忘失させてしまう。「我執の妄法にお 〔天の空間〕 像世界に陥落する思考習慣 〔⇔像銀河〕の二元論や、 [下図紙面] からすれば、 その差異は破線にされる痕跡 あらはれがたし」(法語六八)。 紙自体の位相からみれば 同じ一つのもの に、 この世 籠絡される。けれど、 同位相 〔他界からの視線・実在銀 (念・心) (存在・無量光) (娑婆) も他界I (紙面) に描かれ 聖衆と衆生との が、「法性 (いわば紙 (念) 結果、

0

るなり」(法語六九) するなり。妄分に約する時は、 十界無差別なり、 娑婆の衆生までも極楽の正報 浄穢も各別なり、 生仏も差別す (聖衆) に列

通念的

文

こしつゝ 本来仏性一如にて 迷とおもふ」(百利口語) 迷悟の差別なきものを そゞろに妄念お

しるべし」(法語四四)。 念世界に至高(涅槃・仏・浄土) を仰ぎみる て見る仏は、 だから通常の「観仏三昧」を念頭においていう。「肉眼を以 実の仏にあらず。 われら当体の眼に仏を見るは、 魔と

> 凡卑 高騰させて)、 ばす後世者を評し、 ある。 をもとむ。かくのごときの いるにすぎぬというわけで 浄土門の常道は、 「幻化の菩提」を眺望して 懇志を抽で を看過して「妄境」に の族は」 死後彼岸へ視線を飛 (語録 幻化の菩提 (救済願望を 脚下の浄 「意楽 転位(往生2)

側に表象された他界Ⅰ的浄土も実体なき幻化〕」 所縁の浄土亦以て実体なし だからである。 **らにそうした時間空間論自体がそもそも「念** 論からすれば、 か観えない道理である。 クス空間を前提に成立する観念であるが、現代物理学も教えるよ 云々と指弾するのもこのためである。そもそも、 〈往生〉ということ自体が虚妄。それらは、 〈死後〉 眼をどれだけ凝らし彼方を仰ぎみても、 「消息 P 「観念を凝すとも、 〈彼方〉、 〔主観の側の心が虚妄なのだから、 le pensée de dehors 外 (裏世界) あるいはそこへの移行としての 天上他界 六道輪廻界 (語録四二、法語一六)。 能縁の心虚妄なれば (表象思考)」の産物 往生1 リニア時間やボ 仮城の菩提 地下他界 (競) 遍の認識 内 (表世界) 図 6

土

### □ 貧者の聖餐

身を放下して無心無人の法に帰す」が、出離(解脱)の最大課題と念や心が邪魔になる〔「念は出離の障りなり」(法語二)。「心は妄念なれば虚妄なり」(法語四)〕。当然、「念想離脱」・「一心不乱」・「心は生死の道、無心は涅槃の城」(法語一九)。涅槃への転位には、心は生死の道、無心は涅槃の城」(法語一九)。涅槃への転位には、

なる。

地〉。 کی えば、 わけでもない。念という過剰を捨てるだけのこと。「法性の都をま なはずはない。何処に往く必要もないし、何かを獲得せねばならぬ 醒的に居住まうこと〕のためにことさらな修行や特別の知識が必要 病 の 坐無移亦不動 (一処に坐して移動なし)」(法語二五)。 よひ出しも一念 生が、 にいるしかない根源の場所である。 とはいえ、 (念)。 だから解脱といっても、 (語録七三)。 浄不浄· 病気(念) 癒えた眼に光輝を放ってくるようなことにすぎぬ。 治癒法は 涅槃〔⇔実在銀河〕は 信不信をとわず誰しもすでにソコにいるし、 現時現処で誰にも可能な単純なことである。 (一瞬) に罹かるのも癒えるのも、 「念想離脱」 の妄心なれば、 病中に汚濁禍悪に見えた同じこの世こ しかない。 〈最初から到達されている目的 とすれば、 まよひを翻すも又一念な そのための簡易薬が 同じこの世の中でのこ 出離 比喩的にい 〔⇔銀河に覚 またソ 問題は

遍の称名念仏であった。

の法 <u>る</u> 脱け殻のように空っぽ。そんな身心空白に念仏の聲だけが涼しく響き渡 そうとする効果。「名にかなふこゝろは西にうつせみのもぬけは たる聲ぞ涼しき(名号と一つになった魂は浄土へ浮揚しこの身は蟬 て台風の目のような無風地帯 ことで、心身の馴化や意識習慣を攪乱し、 ①非生活的発声運動 一 称名念仏には、二つの効果が託されていると思う。 (主客未分化の手法)」(法語六二)というのもこのためである。 (偈頌和歌) は、 その事情をよく示している。「名号は能所一体 (一種の身体感覚運動) (無心の位) を、 さらに空洞化させ、 挙体全動的に編み出 を全身に共鳴させる もっ

「自力他力のうせたるを、不可思議の名号とはいふなり」(法語ニこの①②の共働現象が、厳密にいえば一遍の「念仏」概念である。

の namo(帰還)」を示す仮の符牒であったことが読みとれる。他の文献からも、「念仏」や「南無阿弥陀仏(namo+amitābha」への主説がある、「念仏」や「南無阿弥陀仏(namo+amitābha」

らしいあれこれの理屈なんかない)」と明言する(「消息文」)。 だ念仏を「打ち上げ打ち上げとなふれば」至高の境位 ぐる智者たちの法要(理論書)も所詮 けではないか。現に、「念仏の用心」を問われて一遍も、 ばただの粉末。そこで、もっともらしい威厳と理屈が必要だっただ 就できる簡法。 称名念仏は、「息たゆる→我も仏もなかりけり」を挙体全動的に成 飲む気にさせる効能書〔神話化的説明・説教方便〕としか思えない。 ってしまうのであり、だから念仏に「兎角の道理もなし(もっとも の論拠をほのめかす。しかしどこまで本気だったか。筆者には薬を むろん一遍はときおり、 つまり妙薬。これは事実だ。 弥陀の四十八願云々による伝統的浄土門 「仮初の要文」と規定し、 しかし薬は服飲されね (涅槃) 念仏をめ へ至 た

実現できるかどうかにある。ともない(語録九一、他各所)。要件は、仮死→転位→至高の構図をともない(語録九一、他各所)。要件は、仮死→転位→至高の構図を

中空に籠もっている。そこはなにもない場所。風が松を揺らす音、験道的行をつんでいる。急峻な奇岩がならび立つその一本の岩山のたとえばかれは一二七三年、四国道後の菅生の岩屋に籠もり、修

もかけぬ解放空間の来訪(迎)。
も遠い遠い世界のように思われたろう。人間的意欲も願望も失せ果される。これが〈死〉なのかと思ったであろう。そして死の側に身される。これが〈死〉なのかと思ったであろう。そして死の側に身である。これが〈死〉なのかと思ったであろう。そして死の側に身である。これが〈死〉なのかと思ったである。なにもか下からあがってくるせせらぎの音が聞こえるだけである。なにもか下からあがってくるせせらぎの音が聞こえるだけである。なにもか

して「踊躍歓喜」。この境位を釈して一遍はこう言っている。と時間のかなた六千フィート」(ニーチェ)。まるで十万億土の彼方と時間のかなた六千フィート」(ニーチェ)。まるで十万億土の彼方と時間のかなた六千フィート」(ニーチェ)。まるで十万億土の彼方がら、この世を眺めているような視線の高みへの、それは脱魂状態から、この世を眺めているような視線の高みへの、それは脱魂状態がら、この世を眺めているような視線の高みへの、それは脱魂状態がら、この世を眺めているような視線の高みへの、それは脱魂状態がら、この境位を釈して一遍はこう言っている。

後先・始終なし)。三世常恒の法なり。出息入息をまたざるゆゑに、無阿弥陀仏(存在のこと)には、臨終なし、平生なし(直線時間的なが無効になる処へ往く)。臨終平生(臨死の時と通常の生の時)と分別が無効になる処へ往く)。臨終平生(臨死の時と通常の生の時)と分別が無効になる処へ往く)。臨終平生(臨死の時と通常の生の時)と分別が無効になる処へ往く)。臨終平生(臨死の時と通常の生の時)と分別が無効になる処へ往く)。臨終平生(臨死の時と通常の生の時)と分別が無効になる処へ往く)。には、臨終なし、平生なし(直線時間的なが無効に、

空限定性を超脱した濃密な生起(無量寿=永遠の瞬間)として蘇る。 にあり」 の明滅のなかで、 奇蹟のような明滅 「此身はしばらく穢土に有といへども、 に新世界の開闢であり稀有な起開でもあるという、この世この生の つ刹那。 當体の一念を臨終と定むる也。 (法語二九)。 (語録三九)とはそのような在処ではなかったか。 その仮死する視線に、 刻一刻が最期のとき。そう思い切り、 変哲もないこの世この生(無常)がそのまま、 〔念々臨終/念々往生〕が静かに灯ってくる。 刻一刻が永訣の終滅だからこそ同時 然ば念々臨終なり、 心はすでに往生を遂て浄土 念々往生なり」 死の側に身を放 時 そ

この るい 帯 る。 越) 義) 世 隷属〉 常)と彼岸(浄土・涅槃・永遠)との単純な二元論も、 その二つのベクトルの重なり合う処を生きるということである。 挙に等号化する素朴な一元論も消えている。一方で〈この世への (「即」) に在り続けるということである。一遍の襤褸の舞が、 と此岸(内在)とを、一つに担い抜く(「即」)ということであ 世 は つまり、 となるのも、 の憧憬を を糾弾する超越主義(彼岸主義)でありながら、 こうした一遍的宗教体験の深みでは、 (内) かの世 彼岸を此岸へ引き奇せ、此岸を彼岸へ向け変えていく の内部から横溢する、 〈仮城への逃亡〉として指弾する内在主義 外) このためである。問題は、 へこの世 (内) その内外に引き裂かれた分裂地 が雪崩込み、 此岸 仮に区別した彼岸 (穢土・生死・無 かの世 他方であの また両者を 外) (此岸主 (超 が あ

> いうことになろう。 (28) ぎない。とすれば ない場所 (no-where = u-topia)。 他にない。 哲もないこの世を聖餐の浄土へ錬金していく場所も、ここをおいて を観る、 らである。 の刻一刻の誰しもの今ここ(now-here = nunc et hic) あるいは 本稿で それはむろん、 〈他界Ⅱ〉と仮に名づけた場所も、 〈今ここ〉 〈他界からの視線〉とは、 地図やカレンダーのどこにも書き込まれ が 〈今ここ〉を観る「自受用」現象と 地図やカレンダーを覗き込むそ 〈今ここ〉で その別称にす のことだか 〈今ここ〉

#### 注

- (1) ハイデッガーは、「Vermissen(無いのに気付き哀しむこと)と一つに生じる現前の不在的様態」が、物事の存在をはじめて露めている(Gesamtausgabe、Bd. 24. S. 439)。〈不在の現前〉現象が起きるだけの最低限の記述や形態や音響や所作を呈示し、あとはすべて、だけの最低限の記述や形態や音響や所作を呈示し、あとはすべて、がよった。 はまれるような芸術手法(能・枯山水・俳句・パント は態(沈黙)に委ねるような芸術手法(能・枯山水・俳句・パント は態(沈黙)に委ねるような芸術手法(能・枯山水・俳句・パント は態(沈黙)に委ねるような芸術手法(能・枯山水・俳句・パント は態(沈黙)に要ねるような芸術手法(能・枯山水・俳句・パント はいんだいが、物事の存在をはじめて露
- きる。それは、『浄土三部経』、チベットやエジプトの『死者の書』脱(OOB)・極 浄 光・走馬燈的旧懐・光人遭遇などの定型体験が起わゆる NDE(Near-Death-Experience 臨死体験)では、霊体離(2) この点、「シルビウス裂」の防御システムは啓発的である。い

の死後世界の記述にも似た実体験である。

初から脳にインプットされている《防御緩和システム》が発動す されている。したがって脳神経学的にいえば NDEとは、 われる。 他界観Ⅰの隠された機能を、科学的次元で補説しているように思 るだけだ、とも解釈可能である。つまり、飛んできた障害物に対 するために、つまり過酷な死滅の事実から目を逸らすために、 との遭遇などの《イメージ体験》は、側頭葉にあるシルビウス裂 最終段階であっても、「死後」体験ではない。現に、OOB や死者『ストピルート とになる。このことは、他界Iを観ることで〈他界(死)〉を消す た生理学的自己防衛システムの、一機能の展開にすぎぬというこ し瞼が自然と閉じるのと同様に、 (科学や論理とはいつも無粋なものだ。俗に徹する作業だ)。 の電気刺激でも、同様に生じることが、脳神経学の実験で証明 (酸欠・血流停止)に直面した生体が、死滅の痛苦や恐怖を緩和 かしNDEは文字通り「臨死=末期」での出来事。 臨死された方々には無粋な言い方かもしれないけれど 生体に先天的に数多く内塡され 死滅の危 生 最

(3)「亡命」も「隠身」も古き伝承に属す概念。

「僧尼禁忌事」)と出典。いわゆる「隠逸」の存在様式である。「私度僧ハ深ク仏方ニ乖キ、更ニ亡命ヲ作ス」(『類聚三代格』の五一種の宗教学的死の形式。「山沢ニ亡命シ云々)(『続日本紀』)、「亡命」は、里(生活圏)を離脱し、山林(荒野)へ出奔する、「亡命」は、里(生活圏)を離脱し、山林(荒野)へ出奔する、

「死するにあらず、人の耳目にあづからぬやうに身を持ちなすをい(宣長らは)「神去り給ふ(死去する)」と解釈するが、富士谷は、「此三柱神者並独神成坐而隠身也」と出る。この「隠身」を通常は「隠身」は富士谷御杖の用語。もとは『古事記』「神代巻」冒頭に

術にも符合し、興味深い。 術にも符合し、興味深い。 術にも符合し、興味深い。 様本も符合し、興味深い。 でありながら、わが身の人の耳目にあづからぬなり」(『古事記に交わりながら、わが身の人の耳目にあづからぬなり」(『古事記に交わりながら、わが身の人の耳目にあづからぬなり」(『古事記に交わりながら、わが身の人の耳目にあづからぬなり」(『古事記に交わりながら、わが身の人の耳目にあづからぬなり」(『古事記に交わりながら、わが身の人の耳目にあづからぬなり」(『古事記》が、最初にも用ひ給はぬをふなり」、「言行をば跡なく隠したまひて、戯れにも用ひ給はぬを

(4) 要件であるが詳細は、『存在神秘』勁草書房(近刊)に譲る。(4)要件であるが詳細は、『存在神秘』勁草書房(近刊)に譲る。方を尋ね、夫に捨てられ、妻に後るる、かやうの思ひに狂乱する別世の心の運びとは異なる別の世界の住人となった者のことであり、一種の他界人と考えられる。近代医学用語の精神病とは概念の内包も外延も異なる。この物狂いにしろ放下乞食や鬼霊にしろの内包も外延も異なる。この物狂いにしろ放下乞食や鬼霊にしろの内包も外延も異なる。この物狂いにしろ放下乞食や鬼霊にしろの大世間的図柄が書き込めない空白地帯を、つまり他界を、舞台に樹世間的図柄が書き込めない空白地帯を、つまり他界を、舞台に樹世間的図柄が書き込めない空白地帯を、つまり他界を、舞台に樹世間的図柄が書き込めない空白地帯を、つまり他界を、舞台に樹世間の図柄が書き込めない空白地帯を、つまり他界を、舞台に樹世間の図柄が書き込めない空白地帯を、つまり他界を、舞台に樹田では、

- (6) 土屋恵一郎『能』新曜社、一九八九年、三頁以下参照。
- 衆来迎練り供養会式」(五月十四日)では、浄土と現世に見立てら残っている。たとえば迎講。中将姫伝説を再現する当麻寺の「聖7) 同様の橋懸りのドラマトゥルギーは、宗教儀礼や民間伝承にも

毅編『芸能と鎮魂』二二頁以下)。 嵐山渡月橋が、来迎橋に見立てられた迎講もあったという(守屋い橋が架けられ「来迎橋」と呼称される。五条大橋や天の橋立やれた本堂(この日だけ極楽堂という)と娑婆堂とのあいだに、長

では、 考えられる。能では見所は座したままだが、しかし演劇を触媒に 聞こえた」(『早川孝太郎全集』第二巻、未来社、 いう。 山」と呼ばれる家屋へ往き戻る。参加者の心境を記し早川はこう そして戻る構図を辿る(古橋信孝「百三十年ぶりの大神楽」一九 もの」の浄土他界に入り、擬制的にこの世を死んであの世へ往き り」。死装束の参加者(「立願者」)は、「白山」と呼ばれる「作り ンを体感させようとするのが、世阿彌の演劇戦略ではなかったろ 心象風景の中で、 いずれも、一度〈死んで〉、新生(再生)するイニシエーションと (中略)中には感激と恐怖が一緒になって、嗚咽の声が外まで漏れ 九〇年十二月十二日付け 伝承である。 かし能との連関で注目したいのは、早川や古橋が報告する民間 参加者は「舞戸」から橋懸かり(無明橋)を渡って、「白 「浄土入りのものは、この時恐ろしさに心も空になって、 たとえば愛知県奥三河豊根村に伝わる神楽 見所にも同様の〈死と再生〉のイニシエーショ 『朝日新聞』)。早川が伝える「浄土入り」 七四一八一頁)。

底するように想う。 物に能く成る」(花鏡)〕を意味する。シャーマンの憑依化身に通物への、挙体全動的な変身・化身〔「その形姿の内より……其のんなる外見模写(Abbildung)ではない。人身や死人のみならず動んなる外見模写(花鏡)、をしている。むろん能の「物まね」は、た

> の祈念に満ちた旧懐の視野、あるいは『失われし時を求めて』の 場】が〈在りし日〉、それを振り返る追想の視座が☆に当たる。 (「気を転じる」) 視座と考えられるからである。 ァリエーションと考えられる。〈在りし日〉を、もはやその時その と成る」(五位)。しかしこれも本文で述べた他界からの視線のヴ る所を思ひ合はせて」(至花道)。「気を転ずる所、 る視座〉 〔逆もまた〕。注(4)に述べた、井筒、 在りし日」からすれば、「過日なる今日」は一種の他界であろう ルーストのトランス的視界を思い合わせられたい。 なお「離見の見」には、〈演了した舞台を過日しみじみと追想す (「即座」) を離れた過日の「後心(後の胸中)」から、 の意味で使われるばあいもある。 融の大臣、 「離見の見にあらはれた 図2の【光の劇 更に離見の見感 檜垣の女たち 振り返る

てこの定式内で解釈可能である。『九位』の「離見」、『遊学習道』『六義』の「離見の見」も、すべつつ見返す視座テアトロン》と一般化できる。とかく異論の多いとすれば離見の見とは、《即座とは時空を絶した処へ離脱遊離し

- (Plotinos, Enneades)。 (9)・「すべては世界という舞台で演じられる演劇にすぎぬ」
- 『お気に召すまま』Ⅱ幕7場)。 に出入りがあり/生涯通じていろんな役を演じる」(Shakespeare
- という素晴らしいお芝居でしょう。(中略)もしあなたが、昔メニれくらい気晴らしになる光景はありません。いやまったく、なんおろして、人間の行為をごらんになるのです。神々にとって、こ「天界のいちばん高いところへおでましになり、そこから下界を見

生物が、なんという混乱、なんという悲劇をおこすものか、とう あい、ふざけあい、とんだりはねたりしながら、生まれてきたか たがいにぶつかりあい、争いあい、罠をかけあい、ちょろまかし ポスがしたように、月の世界から、地球上の数限りないどんちゃ てい信じることはできますまい」 (D. Erasmus, Encomium Moriae と思うと、倒れて死んでしまうのと、そっくりだとおもうでしょ ん騒ぎをごらんになれば、まるで、 そしてすぐさま死んでしまわねばならないこんなちっぽけな あの蠅や羽虫のたぐいが、お

実存転調劇が、ここにも起こっているように想う。 をしている」という、不思議な陶酔感に包まれるという(同上 二 黒の闇を背景にした地球を見返る。そのとき「自分はいま神の眼 が凍結するほどの寂滅感情に浸されるという。その寂滅体が、漆 り出されるとき、擬制的な死の思いと虚無感が襲いかかり、 で地球を見ている」、「人でありながら眼だけは神の眼を持つ体験 だろうか(立花隆『宇宙からの帰還』)。周知のように宇宙空間は、 すぎぬ。その至高位相を、「地球を離れてみないと、私たちが地球 ようがない。人を身震いさせるほど荒涼索漠としている」(同上 言う、宇宙飛行士ジム・ラベルの言葉で代弁させることは、 で持っているものが何であるかは、ほんとうに理解できない」と 一一六頁)。その「宇宙空間という生命の砂漠(闇の劇場)」に放 「生命という観点からまったくの無である。完璧に不毛としかいい (imago mundi)の否定道を辿って開ける至高の境位への、隧道に まずは現世虚仮・人生夢幻の虚無観を誘うが、すべて、夢幻泡影 頁)。「擬制死→他界からの視座装塡→存在神秘露光」という 不謹慎

- $\widehat{10}$ Walter Hozziz, Shakespear's Theater, 1964
- 11 天井桟敷の見所に向かってイザベラが絶叫する件り。

(12) たとえば亀井勝一郎「能と幽玄」(『室町藝術と民衆の心』一一 泣くという」(『尺には尺を』Ⅱ幕2場) 脆い身の上とも気がつかず/怒り狂ったサルさながらの狂態を演 じつづける。/これを見ては、天上の桟敷に居並ぶ天使の群れも、 驕慢な人間は、 束の間のあわれな権威に身を包み/硝子のように

- 五一一一六頁)。
- <u>13</u> (4)〈覗き〉も〈かた(常数項)〉である。『井筒』では、「見れば懐 心し身を任せる体制(無心化⇒透体化)を培養するからである。 るようにして時の流れを繰って、昔を〈今ここ〉に帰したいと謡 川の波、白川の波」(檜垣)。檜垣の女がつるべ縄を繰る。縄を繰 を覗く視線。見所もつられて覗き込む心境になる。「昔に帰れ、白 かしや」と造りものの井戸を覗き込む。それは他界から在りし日 出され、そこに見所の〈位〉も巻き込まれ、視座転位が起きる。 上の存在豊麗を謡う。他界から覗くゆえの存在神秘が静かに炙り 線の高みから覗く件り。盤渉早舞を挟んで、月宵風情を懐古。地 感上の戻り眼と重なっていく。「またいにしへに帰る波の……」 **う。その語りは、昔日を覗き込む視線と重なり、さらに見所の体** 〈位〉を準備する。待つ姿勢は一般に、これから登場するものへ放 (融)。他界した融の大臣が、かつての地上世の自宅を、遥かな視 この〈待ちの位〉の培養も〈かた〉。見所の他界への転身の

で始まり、「惜しむべし惜しむべし、得がたきは時〔この世の存 ば『西行櫻』の序の舞い直前の「花名所づくし」。「見渡せば……\_ いわゆる名所づくしもこの〈覗きのかた〉の変形だろう。たとえ に在るというたったそれだけのことで、

かれの胸を衝き、

只事なら

〔稀有・神秘〕と見えてくる。「まざまざと白い葉並を軋ま

場面としか考えられない。 場面としか考えられない。

けり、 を連想させ、 夢の儚さの強調は、存命の危うさ、存在の事実の消え逝くか細さ けて、 この光陰に誘はれて、月の都〔他界〕に、入り給ふよそほひ、 の魂鎮めの表現というよりは、 の煙の立ち別れ……」(恋重荷)。夢のような陶酔が覚める。 ら名残惜しの面影や、名残惜しの面影」(融)。「名残の神楽夜は明 も聞こえて、月もはや、影傾きて明け方の、雲となり雨となる、 ちなみに、終幕の「夢覚め」も、 夢は覚めにけり、嵐も雪も散り敷くや……」(西行櫻)。「鐘 旅立つ空に立ち帰る、旅立つ空に立ち帰る」(蟻通)。「思ひ 存在神秘感を一層きわだたせる。余韻効果や、 他界からの視界の倍光化と考えた 〈かた〉である。 「夢は覚めに その

# (15) 明石海人につぎの短歌がある。

薔薇や日射しにかぎらない。周囲のすべてのものが、〈今ここ〉となのか」

この時期、海人は末期の癩患者だった。脱)といっても、言ってしまえばそれだけのことである。ちなみにの存在生起が露光。転位し他界からこの世この生の神秘を観る(解せて/もろこし畠に夏は砕ける」。情景描写を触媒に、夏のひと日

が深く激しいだけである。(16) 特異な体験をいっているつもりはない。映画に見惚れ演奏に聞

## (17) リルケが念頭に浮かぶ。

(Das Stunden-Buch, Sämtliche Werke, Bd. 1, Frankfurt a. M., と囁き、そして繰り返し繰り返し、《在れ》と言われた」「そなたは声高に〈生きなさい〉と言い、声を低めて〈死になさ

. 257)

(18) 「生死無常の理」とは、刹那生滅・有刹那の論理。凡庸な諸行(18) 「生死無常の理」とは、刹那生滅・有刹那の論理。凡庸な話行(18) 「生死無常の理」とは、刹那生滅・有刹那の論理。凡庸な話行(18) 「生死無常の理」とは、刹那生滅・有刹那の論理。凡庸な話行(18) 「生死無常の理」とは、刹那生滅・有刹那の論理。凡庸な諸行(18) 「生死無常の理」とは、刹那生滅・有刹那の論理。

ーゼで同様の見解を披瀝している。(Gesamtausgabe, Bd. 15,イデッガーも、Sein:Nichts:Selbes(存在:無:同一)というテもとより仏教の根幹であるが、たとえば現代存在論を代表するハ

当然、直線時間表象にささえられた常識的存在論〔分段生死の立当然、直線時間表象にささえられた常識的存在論〔分段生死の立当然、直線時間表象にささえられた常識的存在論〔分段生死の立当然、直線時間表象にささえられた常識的存在論〔分段生死の立当然、直線時間表象にさる。これが「有刹那論」。存在は「自らを自ら自身のもので養い、自らを自らの内で使い果たす純粋な現在圏である」と、ハイデッガーの高弟ロンバッハもいう(Welt und Gegenwelt, Basel, 1983, S. 131)。常情からすれば虚しさと儚さしか喚起しないこの「刹那生活が・有刹那(真空)」が、しかしだからこそ、「存在神秘(妙有)」の減・有刹那(真空)」が、しかしだからこそ、「存在神秘(妙有)」のま、「他界からの視線」という文脈で拙文を綴っているつもりであま、「他界からの視線」という文脈で拙文を綴っているつもりである。

- 「下参系。(19) 久野昭『神秘主義的知の位相』以文社、一九八七年、一四頁以(19) 久野昭『神秘主義的知の位相』以文社、一九八七年、一四頁以
- E. M. Cioran, précis de décomposion, p.20ff., 1949, Paris
- された地への入所である。 一二七四年の熊野での修験行など、いずれもこの世の他界・冥界と(1) 一二七一年の信濃善光寺参籠、一二七三年の菅生の岩屋参籠、
- い〈在だけでできた一本道〉の全体や部分を〈存在〉とみなす存在する流れを〈生涯〉と重ね合わせ、④もって、非在の契機をしらな死滅を〈分段〉して設定、③その両端の間の一定期間恒常的に存続分段生死は、①リニア時間軸を構想し、②その線上の二点に生誕と〈22) 仏教は、分段生死と不可思議変易生死との「二種生死」をとく。

論。

る、 心」)と規定する事柄である。 不知なり……おほよそ本有から中有にいたり、中有から本有にいた のあひだに、六五刹那ありて、五蘊生滅すれども、凡夫かつて不覺 の死に相待するなし」(「身心学道」)とか、「一弾指〔弦の一弾き〕 をすてざれどもいますでに生をみる……死の生に相対するなし、生 元なら、「いまだ生をすてざれどもいますでに死をみる。いまだ死 へて、 下)とか、「色形区別なく、寿期の長短なく、但、 現、実と観る。「変易生死とは……微細の生成なり。無常にして、ットットャマー化・滅)との相互矛盾的同時性の一瞬(刹那)を、存在あるいは 議変易生死を存在とみなす。つまり、生 念々遷異し、前変後易する」(『大乗義章』八、『大正蔵』44-615 これにたいし注(18)にも述べた仏教本来の存在論では、不可思 みな一刹那一刹那にうつりゆくなり」(『正法眼蔵』 「発菩提 前に変わり後に易わる也」(『勝髯賓窟』巻中末)と出典。道 (刹那) を、存在あるいは (在化・起)と死 心神、

- (3) 以下「⇒」は類比記号。けして両項が等しいということではない。たとえば、銀河が浄土だというのではない。位相論上、類比的い。たとえば、銀河が浄土だというのではない。位相論上、類比的い。だとえば、銀河が浄土だというのではない。位相論上、類比的がある。その無理を承知であえて類比して両項が等しいということではながある。その無理を承知であえて類比してみた。
- いる。拙論「プレシオスの鎖」(『比較文化研究』第14号)参照。(24)〈地上即銀河〉のモチーフは『銀河鉄道の夜』にも展開されて

見えず」
「その冥府と云ふは、此顕国をおきて、別に一処あるにもあらず。「その冥府と云ふは、此顕国をおきて、別に一処あるにもあらず。図式で解釈するむきもあるが、ちがうと想う。かれは言う。図式で解釈するむきをあるが、ちがうと想う。かれは言う。図式で解釈するむきをあるが、ちがうと想う。かれは言う。

るが、そればかりではすでにない。そこには、かれ特有のコスモロ る。 界)〉として感得されるということである。 だからそれはたんなる され、これを〈むこう〉側へ死んで覗くときには〈あの世(幽冥 可視的で事物事象的な顕現相としての〈この世(顕国)〉が切り出 るこの現実存在〔実在銀河〕を、〈こちら〉側から表象するとき、 合の位相の違いを表記している。つまり、私たちが刻一刻生きてい おなじ一つのもの(紙)を、こちら表側とあちら裏側とから見た場 れ、可視位相(紙表)と不可視位相(紙裏)にあたる。両位相は、 ギーが託されている。 によって、篤胤が追っているのはむろん、死後の〈魂の行方〉であ 抽出され表立つにすぎぬ。その可視位相を解消し、向こうから同じ る位相に実在しているとする存在論である。ただ通常、 死後世界論ではなく、生前であれ死後であれ、私たちが、ある一な (表象作用) 一なるものを凝視め直せば、幽冥界が炙り出されるというわけであ この書物(『霊能真柱』)で顕国と幽冥界という二つのカテゴリー そしてそれが死にほかならない。 のためその一なる位相が、可視的位相 詳述の紙幅はないが、顕国と幽冥界はそれぞ (顕国)として 思考習慣

種にすぎぬからである。むしろ、可視的位相という〈表〉に、いわど、最初から問題とはならない。それらは可視的位相(顕国)の変だからかれには、他界Iとか、この世とは別に実在する別世界な

〔他界からの視線〕への生きながらの転位が、かれの関心を占めてり、だからその〈裏ワールド〉の側に立ってこの世を生きる視座ば裏側から溶融し一体二重となった幽冥界こそ〈実在〉の本体であば裏側から溶融し一体二重と

いたように想う。

燈火ある処をバ見るが如し」(『幽顕辨』) 其ハ譬へバ、燈火ある処より闇なる所ハ見えざるを、闇なる所より「幽より顕ハ見ゆれども、顕より幽を見ること能はぬ定なれバなり、

生きながら死んで闇の視座に立ち、明るい場所(この世この生)生きながら死んで闇の視座に立ち、明るい場所(この世この生の業なり。食物をむさぼりもとむるは餓鬼道の業なり。住所をかまふるはり。食物をむさぼりもとむるは餓鬼道の業なり。住所をかまふるはり。食物をむさぼりもとむるは餓鬼道の業なり。住所をかまふるは地獄道の業なり」(語録七五)。

評価する。つぎの文章はその事情をよく示している。ではない。念の呪縛から解放されるための初歩的方便として一応はスとしてはない。けれど、他界観Iの意義を、まったく否認するの(27) 一遍の脳裏に、いわゆる来世浄土(他界I)は主要インデック

に帰するまでの初発の心なり」(法語四一)。 れば、必ず名号称せらるゝなり。されば、願往生のこゝろは、名号さまをきくにつけて、願往生の心はおこるべきなり。此心おこりぬ欣慕の心を勧る事は、所詮、称名の為なり……浄土のめでたきあり、浄土を立るは欣慕の心を生じ、願往生の心をすゝめんが為なり。

現時現処が遊園地(名号≒浄土)。すでに遊園地にいる。だがあ

界は、迷い道よりたちが悪い。魔境去りがたし。禅仏教が、それら ず」(『教行信証』真仏土巻)。 も言っている。「帰去来(帰っておいで)。魔郷には停まるべから を野狐禅状態として、徹底的に排除するのもそのためである。親鸞 Iは法悦の陶然境(魔境)。到達地点とみまごう。その点、方便他 蕩けるほどの心境を醸し出す。臨死体験が端的に示すように、他界 排除するのもそのためである。しかしそんなことより、他界Iは、 力他力は初門の事なり」(法語五一)と、いわゆる他力〈主義〉を である。「『他力にすがりて往生すべし』と云々。此義しからず。自 や表象他界に縋る欲念(人間臭い願望)そのものは、残存するから 捨てるべきである」(法語五二)。というのもまず、念(表象作用) 向こう岸についたら筏を捨て去るように、悟りを得たら方便の法は リック。最後は廃棄されねばならぬ梯子にすぎない。「筏に乗って る誘い水とする。しかし他界Ⅰは、あくまで方便。「青い鳥」のト ージ世界に遊ぶことで念と世間への繋縛性を破砕し身心を透体化す あるかのように設定〔「指方立相」〕。遥か遠くへ視線を誘い、 からである。そこで、現世を遠く離れた彼方に〈清冽な遊園地〉が まりに間近な事実。しかも戦乱汚濁の地獄絵が目前に来襲する中世 人。にわかな得心は不可能。地獄絵を映しそれに繋縛される表象思 (念)とそれに連動する生活圏(世間)は、簡単に破砕されない イメ

開することは不可能である。天台本覚や道元が想われるのが今はたく」(語録一四)。なお、〈今ここ(永遠の瞬間)〉の含意がさらに論べ」(語録一四)。なお、〈今ここ(永遠の瞬間)〉の含意がさらに論28)「名号が名号を聞く」(語録七〇)。「水が水をのみ、火が火を焼

いわば宇宙の長さ・広さの全幅であることだけを述べておく。〈今ここ〉に含まれ尽き果てていること、③だから〈今ここ〉が、一瞬のく今ここ〉の刹那だけであること、②地球も宇宙も、彼岸も此だ、①〈在る〉といえるのは、直線時間軸からすれば儚くみえる、